

# اخلاقیات

(ETHICS)

نویں اور دسویں جماعت کے لیے



پنجاب کریکو لم اینڈ ٹیکسٹ بک بورڈ، لاہور

جلد حقوق بحق بخاپ کر گولم ایڈنچسٹ بک بورڈ، لاہور محفوظ ہیں۔  
محفوظ کردہ: وفاقی وزارت تعلیم (شعبہ نصاب سازی) حکومت پاکستان، اسلام آباد۔

موجب سر کل نمبر 2009/8-F.6 مورخ 01 اگسٹ 2011

تیار کردہ: بخاپ کر گولم ایڈنچسٹ بک بورڈ، لاہور

اس کتاب کا کوئی حصہ نقل یا ترجمہ کیا جا سکتا اور اسی سے نیت ہمچوں، گایہ بکس،  
خلاصہ جات، نوٹس یا امدادی کتب کی تیاری میں استعمال کیا جا سکتا ہے۔

## فہرست مضمون

### فہرست نصاب کلاس دهم

### فہرست نصاب کلاس نهم

| صفحہ نمبر | عنوانات                                                               | باب نمبر | صفحہ نمبر | عنوانات                                                    | باب نمبر |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|----------|-----------|------------------------------------------------------------|----------|
| 10        | پہلا باب: نہ اہب کا تحدیف<br>حکایات کے عمل میں نہ اہب کی روشنائی      | -1       | 1         | پہلا باب: نہ اہب کا تحدیف<br>نہ اہب کی ذاتی اور نسبی اہمیت | -1       |
| 14        | گلہ اور جرم کا تصور                                                   | -2       | 6         | نہ بہب، سلسلہ اور اخلاق                                    | -2       |
| 23        | وو سر اہب: عالی نہ اہب<br>مہماں۔ تحدیف اور جمادی تعلیمات              | -3       | 18        | وو سر اہب: عالی نہ اہب<br>مہماں۔ تحدیف اور ارتقا           | -3       |
| 33        | عہادت کے انسانی زندگی پر اثرات                                        | -4       | 30        | عہادت: اخلاقی اور اقدار                                    | -4       |
| 47        | نہ اہب عالی کی روشنی میں                                              | -5       | 33        | عہادت گائیں اور خاتمہ عہادت                                | -5       |
| 51        | عالی نہ اہب میں اخلاقی اقدار                                          | -6       |           | انسلی درجہ بول پر اثرات                                    |          |
| 55        | انسانی کردار سازی کی احتساب کے اثرات<br>ذہنی تعلیمات میں پابندی و قوت | -7       |           | (اندرونی مدد و مدد، انسانیت، سیاست، اسلام)                 |          |
| 63-64     | چیخ تھا باب: آداب<br>1- سر جمیلے ایڈیشن 2- بہن ایڈیشن                 | -9       | 58        | چیخ تھا باب: آداب<br>عہادت گاؤں کے آداب                    | -6       |
| 65-66     | 3- جمیلی ہوائی 4- ہمار                                                |          | 63        | عوایی مقامات کے آداب                                       | -7       |
| 69        | پانچمیں باب: مشاہیر                                                   |          | 63-65     | -1 و 2- ہمار 2- بیک                                        |          |
| 76        | ار سٹو                                                                | -10      |           | پانچمیں باب: مشاہیر                                        |          |
| 84        | کائنات                                                                | -11      |           | امام غزالی                                                 | -8       |
| 80        | مری اور بندو                                                          | -12      | 72        |                                                            |          |
|           | فریبک                                                                 | -13      | 80        | مکور انس نائیت انگلیل                                      |          |

مصنفوں: ☆ فاکر محمد شفیع مرزا ☆ فاکر محمد شفیع شاہی ☆ فاکر محمد شفیع مرزا  
مگر ان ☆ یکو خام ☆ اصر علی ہنگ ☆ دلیل اور یکمیر محس، سیڑا اندھا عائش و حمید

ناشر: سید خا آدم جی عبد اللہ لاہور پر نظر: احمد طیب پر نظر سکیاں لاہور

| تاریخ اشاعت | ایڈیشن | طباعت | تعداد اشاعت | قیمت               |
|-------------|--------|-------|-------------|--------------------|
| 41.00 -     | 4.000  | 22    | دوسری       | 1 ار. جولائی 2012ء |

## پیش لفظ

ایک زمان تھا کہ انسان گاروں میں رہتا تھا۔ پھر آہستہ آہستہ نیا کی آبادی بڑھی تو انسان اپنی فطرت کے مطابق مل جل کر رہے گے۔ اس سے انہیں زندگی زیادہ خوش گوار جھوٹی ہوئی۔ وہ اسے حزیر بہتر بنانے کے لیے کوشش کرنے لگے۔ ایسے اصول و ضوابط بنانے کی کوشش کی جانے لگی جن پر عمل کر کے زندگی اور زیادہ نیز سکون ہو جائے لیکن یہ کام اتنا آسان نہ تھا۔ ترقی کی خواہش کی طرح اختلافات بھی انسانی فطرت کا حصہ ہیں۔ انسان سوچ، صلاحیت اور عمل کی قوت کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ اس لیے جب کچھ اصول اور ضابطے ملے پا جاتے تو کچھ اور سے بعد ان پر اختلافات شروع ہو جاتے۔ آخر سے حليم کرنا پڑا کہ کامیاب زندگی کے لیے وہی قانون اور ضابطے درست ہیں جو کائنات کے بہانے والے نے اپنے نیک ہندوں کے ذمیع انسان کو سمجھائے ہیں اور اس خالق والک کو ہذا ہام، رحیم، واحسیم و دیوان کہتے ہیں۔ تاریخ کے مطالعے سے پتا چلتا ہے کہ انسانی زندگی کے مختلف ادوار میں انسان صرف اسی ڈور میں پر سکون رہا ہے جب وہ اس برتریت کی ہدایات پر کار بند رہا۔

ذمہ دار اخلاقیات کے ماغذہ بھی ہیں اور انہیں پرداں بھی چڑھاتے ہیں۔ ہم روزمرہ زندگی میں دیکھتے ہیں کہ دیانت و ارثی، صداقت، ہمدردی، دریاولی اور جذبہ خدمتِ علیق جیسی اقدار ذمہ دار ہیں کی عطا ہیں۔ اگر چہ ذمہ دار مختلف ہیں لیکن یا اخلاقی اقدار ایک جیسی ہیں۔ عملی زندگی میں آپ نے بہت سے ایسے لوگوں کو دیکھا ہوا کہ جن کا تعلق مختلف ذمہ دار سے ہوتا ہے لیکن وہ سب نیادی اخلاقی اقدار پر عمل بیڑ رہتے ہیں۔ دیانت داری، سچائی، درود اور دوسروں کا جہا سوچنا ان کا دو طریقہ ہو تھے۔ ذمہ دار کی ہدایات پر صدقی حل سے لیکن رکھنے اور عمل کرنے والے ہمیشہ دوسروں کے ذکرِ تکمیل میں شریک رہتے ہیں اور کسی قدر تی اقت کے موقع پر ذمہ دار اور ملت کی تفرقی کے بغیر خدمتِ علیق میں پیش چیز ہوتے ہیں۔ وہ کبھی دوسروں کا دار نہیں رکھاتے بلکہ ہمدردی سے پیش آتے ہیں۔ وہ صرف جھوٹ اور غلام سے نفرت کرتے ہیں۔

ذمہ دار کی عطا کردہ اخلاقی اقدار تجھے ہیوں کو پرداں چڑھاتی اور زندگی کے سلیقے سکھاتی ہیں۔ جب انسان گاروں میں رہتا تھا تو اس کا ناقام زندگی اور رہن کرن اور تھا۔ پھر وہ قبیلوں میں بٹ کر رہنے لگا تو اس کی زندگی کا چلن پہلے سے مختلف ہو گیا۔ اس دور میں نسلی تھبیتات زیادہ اور قوت برداشت کم تھی۔ پھر ذمہ دار کی اقدار کی روشنی میں زندگی کا نیا سفر شروع ہوا تو ہمدردی، انسان دوستی، نیک گمان، برداشت اور رواداری سے چشم لیا۔ مختلف ادوار میں کئی ایک ذمہ دار بچھے پھوے لگر ان مختلف ذمہ دار کے ماننے والوں کے درمیان ہم آہنگی پیدا ہوئی اور انسان یہ اسی ہائے باہمی کے جذبے سے سرشار رہنگی پسروز زندگی پسروز کر رہا۔

پاکستان مسلم اکٹھیت کا ملک ہے لیکن اس میں سیکھی، ہندو، سکھ، بہادر، پارسی اور دیگر غیر مسلم اقلیتیں بھی موجود ہیں۔ یہاں ہندووں اور سکھوں کے ملکہس مقامات بھی موجود ہیں اور ہر سال ہزاروں زائرین ہیروں ملک سے ان ملکہس مقامات کی زیارت کے لیے آتے ہیں۔ یہاں تمام ذمہ دار کے لوگوں میں باہمی اتحاد اور یگانگت پائی جاتی ہے اور کسی بھی ملک کی ترقی اور خوش حالی میں یا اتحاد،

رواداری اور بیانگت بیانی کردار ادا کرتے ہیں۔

اسلامی جمہوریہ پاکستان کے ۳۷ء کے آئین میں اقلیتوں کے حقوق کا تھیں کر دیا گیا ہے اور ان کو نہیں آزادی اور بیانی حقوق کی حفاظت دی گئی ہے۔ دراصل ہمیں پاکستان قائد اعظم محمد علی جناح کو پوری طرح احسان تھا کہ ہر انسان کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنے نہیں فرائض آزادی سے ادا کر سکے۔ چنانچہ انہوں نے تکمیل پاکستان کے دروازے خصوصاً جو لاٹی اور اگست ۱۹۷۷ء میں اپنی تھاری میں پار بار اس بات کا ذکر کیا کہ پاکستان میں اقلیتوں کو پوری نہیں آزادی حاصل ہو گئی اور ان کے مذاہب، عقائد، جان و مال اور ثقافت کا تحفظ کیا جائے گا۔ حقیقت یہ ہے کہ پاکستان کی بھاٹ، ترقی اور خوش حالی کے لیے ضروری ہے کہ تمام مذاہب کے ماننے والوں میں ہم آنکھی ہو وہ رواداری سے کام لیں اور ان کے آئین کے تعلقات خوش گوار رہیں۔

اخلاقیات کی اس دری کتاب میں نہایت مفید اور معلومات افزامود شامل کیا گیا ہے۔ مذاہب کی انسیائی اہمیت، اخلاقی اقدار، بخانوں میں اور جرائم کی روک تھام میں مذہب کا کردار، عالمی مذاہب کی عطا کردہ اخلاقی اقدار سے انسانی کردار کی تکمیل، عبادت گاہیں، عبادت کے طریقے اور انسانی روابط پر عبادت کے اثرات، ارث، امام، غزاں، عمان و میں کاٹ، ہلکوں اسیہنے ایکیل اور سری ار بندو جیسے مشاہیر کے افکار و کردار کو شامل نصاب کیا گیا ہے اسی طرح عالمی مذاہب میں سے جنیں مت اور مہاوری کی تعلیمات بھی شامل نصاب ہیں۔

اخلاقیات پڑھانے کے جو مقاصد ہے کیے گے ہیں زیر نظر دری کتاب میں شامل مودا نہیں پورا کرتا ہے۔ توقع کی جاتی ہے کہ یہ نصاب پڑھ کر طلبہ معاشرے میں مفید اور ثابت کردار ادا کر سکیں گے۔ وہ مذاہب کی بیانی تعلیمات، اخلاقی اقدار اور سماجی زندگی کی قدر و قیمت جان کر اور مشاہیر کی زندگی کے مغلی نمونوں سے استفادہ کرتے ہوئے خود کو بدیں گے اس طرح یہ کتاب طلبہ میں بلند اخلاقی، رواداری، دوسروں کا احترام کرنے اور وسیع الظرفی جیسی صفات پیدا کرنے میں معاون ٹھاہت ہوں گی۔

ہم نے مقاصد تعلیم، اخلاقی تعلیمات کے خصوصی مقاصد اور طلبہ کی ڈھنی سطح کو پوش نظر رکھتے ہوئے حکومت پاکستان کے عطا کردہ نصاب کے مطابق یہ کتاب تیب دی ہے اور مختلف مذاہب سے تعلق رکھنے والے ادکان پر مشتمل قوی جائزہ کمیٹی نے نہایت ہاریک بیانی سے اس کا جائزہ لیا ہے اور اسے نصاب کے میں مطابق قرار دیا۔ امید ہے اس امتدادہ اور طلبہ اسے مفید پائیں گے۔ دوسری اشاعت سے پہلے اس امتدادہ کرام اور اخلاقیات کا مطالعہ کرنے والے افراد کی ثبت جواہر کا خیز مقدم کیا جائے گا۔

مصنفوں

## مذاہب کا تعارف

## مذہب کی ذاتی اور نفیاتی اہمیت

انسان کو زندہ رہنے اور جسمانی تقاضے پورے کرنے کے لیے ہوا، پانی، خوراک اور دیگر جن جیز دل کی ضرورت پڑتی ہے وہ سب اللہ تعالیٰ نے وافر مقدار میں پیدا کی ہیں۔ ان سے نہ صرف انسان بلکہ جیوان بھی بنیادی ضرورتیں پوری کرتے ہیں۔ البتہ انسان کو اشرف الخلوقات بتایا گیا ہے اس لیے جسم کے علاوہ روح کے تقاضے بھی ہیں جنہیں پورا کرنے کے لیے مذہب انسان کی رہنمائی کرتا ہے۔

مذہب نہ صرف انسان کی فطرت میں داخل ہے بلکہ ہر دور میں انسان کی اہم ضرورت رہا ہے۔ خداۓ برتر نے انسان کو پیدا کیا۔ اسے اشرف الخلوقات بتایا۔ اس کی رہنمائی کے لیے مذہبی رہنمائی بھی، کتابیں اور صحیفے اتارے اور زندگی پر کرنے کے طور طریقے بتائے۔ جس طرح کسی میشین کا خالق، میشین کے استعمال کے لیے ہدایات تیار کرتا ہے، اسی طرح خداۓ برتر نے انسان کو زندگی پر کرنا سکھایا۔ مذاہب کو مانے والے مانتے ہیں کہ خداۓ برتر نے انسان کو ایسا لفاظ دیا ہے جو پوری انسانی زندگی کا احاطہ کرتا ہے۔

مذاہب بہت سے ہیں۔ اگرچہ الہامی اور غیر الہامی مذاہب تاریخ کے مختلف ادوار میں وجود میں آئے لیکن ان تمام مذاہب میں ایک بات مشترک ہے اور وہ ہے اخلاقی تعلیمات۔ اللہ تعالیٰ نے انسان میں ایک اخلاقی جس (Moral Sense) پیدا کر دی ہے جو اسے نیک اور بد کی تحریک سکھاتی ہے۔ یہ زندگی کے تمام شعبوں میں رہنمائی کرتی ہے۔ اس طرح یہ معیشت، سیاست اور معاشرت کی بنیاد بھی ہے۔ اسی اخلاق کے ستو نے سے تمام مسائل حل ہوتے اور اس کے باگاڑ سے معاشرے بگلتے ہیں۔ اسی لیے مذہبی کتب کا بیشتر حصہ عقائد اور اخلاقی تعلیمات پر مشتمل ہوتا ہے بلکہ غیر الہامی مذاہب تو ساری اخلاقی تعلیمات ہی پر مشتمل ہوتے ہیں۔

مذہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے سے ہر شخص کی سیرت اور کردار میں تبدیلی لاتے ہیں۔ جب بہت سے افراد میں یہ تبدیلی آجائے تو معاشرہ بدل جاتا ہے۔ مذہبی تعلیمات میں خداخونی، دیانت واری، انسانی ہمدردی، رفاقت و عامہ، درود اور حقوق و فرائض کا شمولیہ شامل ہوتا ہے۔ مذاہب اچھی تعلیمات کے ساتھ ساتھ برے کاموں سے نیچنے کی تلقین بھی کرتے ہیں۔ ان امور میں انسان دشمنی، بد دیانتی، دھوکہ دہی، چوری، جھوٹ بولنا اور نہ کرنا وغیرہ شامل ہیں۔ گویا اخلاقی قوائیں اور اصول و مصوبات ان احکام پر

مشتعل ہوتے ہیں جو نئی نوع انسان کے لیے مفید ہیں اور مذاہب ان کاموں سے اجتناب کرنے کا حکم دیتے ہیں جن سے فرد کی ذات یاد و سروں کو نقصان پہنچتا ہے۔ ان تعلیمات کے نتیجے میں آج بھی قدرتی آفات مٹاڑاڑے، طوفان، بجگ یاد و ہشت گردی وغیرہ کی حالت میں بے شمار نہیں اور ناقابلِ تخطیں خدمت کے جذبے سے مر شار ہو کر مر گرم ہو جاتی ہیں۔

مذاہب عقائد کے ذریعے انسان کے دل و دماغ پر اثر کرتے اور اسے اندر سے بدل دیتے ہیں۔ اس کے نتیجے میں انسان بُرے کاموں سے رک جاتا ہے اور دوسروں کی بھلائی کے کاموں میں حصہ لیتا ہے۔ جس میں کسی قسم کا لالچ اور شہرت کا حصول شامل نہیں ہوتا۔ مذاہب میں بین الاقوامیت کا پہلو نہیاں ہوتا ہے۔ نہیں تو ائمہ اور اخلاقیات پر مشرق و مغرب میں عمل اور ان کا احراام بھی کیا جاتا ہے۔ نہیں اصول و ضوابط ہمہ گیر ہوتے ہیں، چنانچہ دنیا بھر کے قانون ساز ادارے جو قوانین ہناتے ہیں ان میں سے پیشہ قوانین نہیں تعلیمات کی روشنی میں ہناتے ہیں۔ مذہب کی اس عالمگیریت کی وجہ سے اس کے اثرات ہر دوں میں اور ہر جگہ موجود رہے ہیں۔

انسان اور مذہب کا جنم جنم کا رشتہ ہے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ پتھر کے زمانے میں بھی انسان کا کوئی نہ کوئی مذہب ہوتا تھا۔ اگرچہ علم نفسیات کا شمار قدرے چدیہ طیور میں ہوتا ہے لیکن مذہب اور نفسیات کا ہمیشہ آپس میں گہر اتعلق رہا ہے۔ آج سے تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے یونان میں علم النفس کی ابتداء ہوئی، تو اسے روح کا علم (knowledge of soul) کہا گیا۔ بعد میں نفسیات کوہ آن، شعور و لاشعور اور آخر میں کروار کا مطالعہ قر اور یا گیا ہے۔ گویا نفسیات ایسا علم ہے، جس میں ذہن اور کروار کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مذہب بھی انسانی ذہن کو متاثر کرتا ہے اور انسانی کروار کی نشوونما میں معاونت کرتا ہے۔ اس لیے ان دو قوں کا آپس میں گہر اتعلق ہے۔ دوسرے لفظوں میں مذہب اس بات پر زور دیتا ہے کہ افراد کے کروار میں تبدیلی لا کر انہیں انسانیت کی تعمیر کے لیے مفید ہوایا جائے۔ نفسیات کیسے ہوتا ہے؟ اور کیوں ہوتا ہے؟ کی تعریج کرتی ہے جبکہ مذہب افراد کی کروار سازی کر کے انہیں معاشرے سے لیے مفید ہواتا ہے۔

ہندو مت، مزدھک، بیرونیت، مسیحیت، اسلام، سکھ مذہب اور کئی دیگر مذاہب میں خدا کے وجود اور اس کے خان کائنات ہونے کا تصور موجود ہے۔ ان تمام مذاہب میں زندگی، موت کے بعد کی زندگی اور آخوندگی میں جواب دیکھ کا تصور بھی موجود ہے۔ یہ عقیدے انسان کے اعمال کا راستہ بتاتے ہیں۔ مذہب کی رو سے خدا نے بزرگ و برتر نے انسان کو زندگی گزارنے کے احکام دیے ہیں۔ جبکہ نفسیات بتاتی ہے، کہ انسان کے اندر ایک قوت موجود ہے، جو اسے لذت حاصل کرنے اور اپنی خواہشات پورا کرنے پر زور دیتا ہے اس کے بر عکس خدا نے انسان کے اندر ایک کل ہاوا ہے جو اسے برے کاموں سے روکتی اور اچھے کاموں پر اکسلتی ہے۔ اسے اخلاقی خصیصہ کہتے ہیں۔ چنانچہ مذہب نے انسانی قیس کے تین اعمال ظاہر کیے ہیں کہ وہ اچھے ہرے امور میں تیز کرتی ہے، اچھے کاموں کو بھالاتی ہے اور برے کاموں سے گریز کرتی ہے۔ نفسیات انسانی جنتوں، کروار، مسیحیت کی تبریز اور شعور و لاشعور کے مباحث میں ان امور کو اہمیت دیتی ہے اس طرح بعض اوقات نفسیات مذہب کی تصدیق اور تعریج کرتی ہے۔

مذہب علم کے ذریعے ہتھا نہیں، بلکہ نفیات یہ سکھاتی ہے کہ علم کیسے حاصل کیا جائے مثلاً مچھلیوں کا تیرنا، بچے کا پیدا ہوتے ہی دو دہ پینا، یا کا گھومنلا ہوتا (یہ گھومنلا ہوت، بھیک اور فن کا شاہکار ہوتا ہے) اور شہد کی کمی کا چھتا ہوتا اور فیرا یہ فن ہیں، جن کی کوئی تربیت نہیں دی جاتی۔ علم جانداروں کو الہام کے ذریعے سے دیا گیا، جب کہ نفیات سے چلتی کہتی ہے۔

نفیات ایک سماجی ساخت ہے اور مذہب کا موضوع معاشرہ اور فردوں کو ہوتے ہیں۔ مذہب یہ کہتا ہے کہ انسان جو اچھا یا برا کام کرتا ہے اللہ نے اس کا ریکارڈ محفوظ کرنے کا بندوبست کر رکھا ہے اور وہ محظوظہ اپنے اعمال سے انکار نہیں کر سکے گا۔ ماہرین نفیات مثلاً سکنڈ فرائیڈ، ٹوٹگ اور ایڈارے انسان کے لاشخور کا جائزہ پیش کرتے ہوئے ہتھا ہیں، کہ انسان کی زندگی میں پیش آنے والے واقعات تجسس اشمور میں جوں کے توں محفوظ ہتھے ہیں اور وقت ان پر کوئی منفی اثر نہیں ڈالتا۔

مذہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے برائی سے بچنے اور خواہشات پر قابو پانے پر زور دیتا ہے اور ان میلانات کی بخ گئی کرتا ہے، جو وہ روں کے لیے نقصان دہ یا تکلیف دہ ہوتے ہیں۔ مذہب جذبات میں میانہ روی پیدا کرنا چاہتا ہے، کیوں کہ جذبات کی شدت اور خواہشات کی کثرت سے کئی معاشرتی مسائل پیدا ہوتے ہیں اور بعض اوقات انسان خود بھی انہا پسندی کا ٹھکار ہو جاتا ہے۔ صرف یہی نہیں مذہب جو ام پر زرائیں کی اصلاح کر دیتا ہے اور اس طرح یہ قانون کی قوت حاصل کر لیتا ہے، اور خوف سے اسکی کا ضامن بن جاتا ہے۔

مذہب جن اعمال اور افعال کو گناہ قرار دیتا ہے، ان سے فردا اور معاشرہ دونوں بچے رہیں، تو معاشرت میں جرائم کم ہو جاتے ہیں۔ مذہب کا انداز نہایت حکیمانہ ہوتا ہے۔ نفیات بھی انسان پر فکر و کردار کی کمزوری واضح کرتی رہتی ہے تاکہ معاشرے سے اسے دور کیا جاسکے۔ بلکہ مذہب ان معاشرتی بیماریوں سے خلاص نہیں والا علاج جھوپڑ کرتا ہے۔

مذہب انسان کا بہت بڑا نفیاتی سہارا ہے۔ جب ایک فرد مخلکات میں سکھ رہا ہے، اس کا مال و متعاق قدرتی آفات میں جاہ ہو جاتا ہے، اسے پیاریاں آگھریتی ہیں، یا اس کی فصلیں اجزہ جاتی ہیں تو اس کے عقائد سے احساس خودی سے بچا لیتے ہیں۔ ذہنی احکام کا پابند فرودخانے بزرگ و برتر پر توکل کرتا ہے۔ اس کا ایمان ہے کہ وہ جو کچھ اس کے پاس ہے، وہ خدا ہے بزرگ و برتر ہی کی عنایت ہے، اور یہ کہ وہی رزاق ہے، تو ایسے میں اس کے دکھ دوڑ ہو جاتے ہیں اور وہی سکون رہتا ہے اور بہت اور حوصلے سے ذکھوں کا مقابلہ کرتا ہے۔ صحائی، انصاف، ایقائے عہد اور دیانت واری جیسی ذہنی تعلیمات پر ٹکل کرنے سے انسان بہت ہی برا بیوی سے بچتا ہے۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ مذہب تو نفیاتی علاج ہے۔

مذہب انسان کوئی حرم کی نفیاتی بیماریوں سے بچاتا ہے۔ حسد، کینت، نسبت، بد گوئی اور انتقامی جذبے جیسی متنی سوچ سے انسان کے اندر کی کیفیت بدل جاتی ہے اور بدن کے اندر ایسی ربوختیں پیدا ہوتی ہیں جو اندر وہی نہماں کے لیے جاہ کن ہوتی ہیں۔ مذہب ان قباحتیوں سے بچنے کی نہ صرف تاکید کرتا ہے، بلکہ اسیں گناہ قرار دیتا ہے۔ اس کا مفہوم پہلو یہ ہے کہ انسان نہ صرف وہی خلش اور متنی سوچ سے بچتا ہے، بلکہ وہ سخت مند سوچ بھی اپنالیتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی مذہب متنی سوچ کو روکتا ہے، بلکہ ایوی

اور نا امیدی کو بھی براہی قرار دیتا ہے اور دوسروں کا بھلا اور مدد کرنے کی تلقین کرتا ہے اور اعتماد کی راہ پر چلنے کا حکم دیتا ہے۔ اس سے انسان کی شخصیت کے تعمیری مذاہروں اتنا ہوتے ہیں اور مختلف حرم کے نفیاتی روگ ختم ہو جاتے ہیں۔

سائنسی ترقی کے اس دور میں جہاں کیسہ، شوگر اور بلڈ پریشر جسی یہاں یاں عام ہیں اور شراب نوشی اور دیگر نش آور اشیاء کا استعمال زیادہ ہو گیا ہے۔ ان سے نجات میں مذہب کلیدی کردار ادا کرتا ہے۔ مذہب جس طرح جسی ہے راہ روی گی روک تھام کرتا ہے اور زندگی میں میانہ روی اور توازن پر زور دیتا ہے اس سے جسمانی، ذہنی، جذباتی اور معاشرتی نشوونما بہتر ہو جاتی ہے اور ذہن پاک و صاف رہتے ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

1۔ مذاہب کی ذاتی اہمیت پر نوٹ لکھیں۔

2۔ مذہب اور نفیات کا تعلق کیا ہے؟ دو مثالوں سے واضح کریں۔

3۔ ”مذہب انسان کا نفیاتی سہارا ہے اور یہ کہی یہاں سے بچاتا ہے۔“ بحث کیجیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ انسان کی فطرت مادی و مسائل کے علاوہ اور کس چیز کا تقاضا کرتی ہے؟

2۔ الہامی مذاہب میں کون سا عقیدہ انسان کو راہ راست پر رکھتا ہے؟

3۔ مذہبی تعلیمات میں کس تعلیم پر سب سے زیادہ زور دیا جاتا ہے؟

4۔ تجت اشمور میں کس حرم کے واقعات جمع ہوتے ہیں؟

5۔ مذہب اور نفیات کا مشترک موضوع کیا ہے؟

6۔ مذہب کس حرم کی یہاں یوں کا علاج کرتا ہے؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

1۔ مذہب ..... تقاضے پرے کرتا ہے۔

(ا) جسمانی (ب) نفیاتی (ج) روحانی (د) جسمانی اور روحانی

2۔ تمام مذاہب کی ..... تعلیمات مشترک ہیں۔

(ا) معاشری (ب) اخلاقی (ج) معاشرتی (د) مذہبی

3۔ مذہب انسان میں اخلاقی تعلیمات کے ذریعے ..... پیدا کرتا ہے۔

(ا) غذاخونی (ب) دیانتداری (ج) خدمت کا جذبہ (د) الف اور

4- تمام مذاہب میں ..... کا تصور موجود ہے۔

(ا) آخرت میں جوابدی (ب) موت کے بعد زندگی (ج) خدائے برتر (د) بداعمالی کی سزا

5- نہ ہب انسان کا بہت بڑا ..... سہارا ہے۔

(ا) نفیاتی (ب) اخلاقی (ج) جذباتی (د) ہنی

(د) خالی چگہ پر کریں۔

6- نہ ہب انسان کی ..... میں داخل ہے۔

7- تمن بڑے مذاہب میں یہودیت، عیسائیت اور ..... شامل ہیں۔

8- مذاہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے انسان کے ..... میں تبدیلی کے خواہاں ہوتے ہیں۔

9- نہ ہب اس لیے موثر ہے کہ انسان کو ..... سے بولتا ہے۔

10- نہ ہب انسان کو مختلف حسکی نفیاتی ..... سے بچاتا ہے۔

11- مذاہب زندگی میں ..... اور توازن پیدا کرتے ہیں۔

(د) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

12- اخلاقی تعلیمات کے اہم نکات نوٹ کریں اور چارٹ بنا کر کہہ جماعت میں آویزاں کریں۔

13- اپنے استاد سے پوچھ کر عالمی مذاہب پر لکھی گئی کسی کتاب کا مطالعہ کریں اور اہم پاتیں دوسرے طلبہ کو بتائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے پدایات:

14- طلبہ کو مضمون علم نفیات کے بارے میں مختصر آیتاں میں۔

15- طلبہ کو نہ ہب اور نفیات کے موضوعات پر کتب نوٹ کرائیں۔



## مذہب، سماج اور اخلاق

جس طرح ایک فرد کو جسمانی نشوونما پانے اور زندہ رہنے کے لیے تازہ ہوا، خوراک اور پانی کی ضرورت ہوتی ہے، اسی طرح کسی معاشرے کو محنت بخشن بنيادوں پر استوار کرنے کے لیے اخلاقیات کی ضرورت ہوتی ہے۔ اخلاق انسانیت کا وہ بنیادی جو ہر ہے، جس کے بغیر کسی معاشرے کا زیادہ ہر سے سب قائم رہنا مشکل ہوتا ہے۔ اسی لیے مذاہب جن کا بنیادی کام نئی نوع انسان کی رہنمائی ہے، ان کی تعلیمات کا بڑا حصہ اخلاقیات پر مبنی ہوتا ہے۔

فرد کی شخصیت اگرچہ مذہب اور عمرانیات کا موضوع ہے لیکن معاشرے کی اجتماعی تغیر اور استحکام کو ہر دور میں زیادہ اہمیت حاصل رہی ہے۔ اس طور اور ایسا طور اسے اپنی تعلیمات میں فرد کی بجائے اجتماعیت کی بات کی۔ ان کے خیال میں اخلاقیات کا مقصود بھی ایسا نکام ہانا تھا، جس میں حکما اپنے اخلاق کی تغیر کر سکیں۔ معاشرے کو فرد پر اس لحاظ سے فویت حاصل ہے، کہ معاشرہ افراد کی تربیت کرتا ہے۔ ایک انسان کا ضمیر، سچ اور غلط کا فیصلہ کرتا ہے اور یہ اجتماعی ضمیر کی آواز پر کان و ہر تاریخ سے متاثر ہوتا ہے۔ اگر معاشرے کی اخلاقی اقدار پختہ ہیں، تو افراد پر اعتجہ اثرات مرتب ہوں گے اور اگر چاروں طرف جرام کی دنیا آباد ہو تو انسانی ضمیر خلش محسوس نہیں کرتا اور نہ وہ اپنے اخلاقی اصول پر قائم رہ سکتا ہے۔

سماج کو مضمبوطاً اخلاقی بنيادوں پر اٹھانے اور قائم رکھنے کی ضرورت ابتدائی معاشرہ قائم ہوتے ہی محسوس کی جانے لگی تھی۔ لیکن سوال پیدا ہوا، کہ کوئی ایک فرد یا چند افراد ایسے قوانین بنادیں تو کیا انہیں قبول کر لیا جائے گا؟ یہ انسانی فطرت ہے کہ جس قانون کو اس کا دل و دماغ نہ مانے وہ اس پر عمل نہیں کرتا۔ اس لیے انسانوں کے ہاتے ہوئے قوانین کو بار بار توڑا بھی گیا ہے اور تبدیل بھی کیا گیا۔ اب انسان سوچنے پر مجبور ہوا کہ کوئی ایسی جستی ہو جس کے قانون کو سب حلیم کریں اسی سے بات بنے گی۔ اب مذاہب نے خدا نے برتر کے قوانین بنائے۔ الہامی مذاہب نے بتایا کہ انسان کی زندگی کا دستور اعتمل کیا ہے؟ خدا تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں کے ذریعے زندگی برکرنے کے عملی طریقے بھی بتائے۔ کتابیں نازل کیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ مختلف ادیات میں الہامی مذاہب کے علاوہ بھی مذاہب پیدا ہوئے، پھلے پھولے اور ان کے بانیوں نے اخلاق کی تعلیم دی۔ سماج کے بھاڑکوں کو دروغی سے بچانے کے لیے مختلف اقوام کے قانون ساز اداروں نے قانون سازی بھی کی ہے۔ ان تمام اقدامات کا جائزہ لیا جائے تو مذہب کی تعلیمات زیادہ مورث نظر آتی ہیں۔

مذاہب کی تعلیمات چونکہ انسانی فطرت کے قریب ہوتی ہیں اس لیے ایک فرد مذہب کی اخلاقی تعلیمات کو آسانی قبول کرتا اور اپنی خواہشات کو بخوبی معاشرے کی خواہشات کے لیے قربان کر دیتا ہے۔ مذاہب کی تعلیمات عموماً پوری انسانیت کے لیے ہوتی ہیں۔ جب کہ ایک انسان یا اوارے کے ہاتے ہوئے قوانین کا دائرہ محدود ہوتا ہے۔

نظام اخلاق کی قوم کی رسوم، عادات اور عقائد پر مشتمل ہوتے ہیں۔ اس نظام کو بنانے میں مذہب سب سے اہم کردار ادا

کرتا ہے، کیون کہ رسم اور عادات عقائد سے پیدا ہوتی ہیں۔ اس کے علاوہ آب و ہوا، محل و قوع اور ایک قوم کے دوسری اقوام کے ساتھ تعلقات بھی اخلاق پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ اخلاقیات کی تعلیم میں فرد کو بھی اہمیت حاصل ہے، کیونکہ اخلاقی تعلیمات اس کے کردار اور سیرت ہی کے لیے ہوتی ہیں۔ معاشرہ اس لیے اہم ہے، کہ اخلاقی تہذیبوں کو جگہ رجہ اور پائیدار بناتا ہے۔ مذاہب کی اخلاقی تعلیمات اس لیے موثر ہوتی ہیں، کہ ان کا پیغام پوری انسانیت کے لیے ہوتا ہے اور یہ فوری نتائج کی طالب نہیں ہوتی، بلکہ ان کی نظر دوسرے نتائج پر ہوتی ہے۔

مذاہب بھی شے اخلاقی اقدار کے علم بردار ہے ہیں۔ اخلاق میں رحم و لی، ایثار، اخوت، احسان اور جرأت مندی کے علاوہ، بہت سی دیگر خوبیاں لئی ہیں جو اکثر مذاہب میں مشترک ہیں۔ اسی طرح مذاہب نے جھوٹ، فرب، بکر، بددیانی، قتل و غارت، ظلم اور نشوک نہ سمجھ کیا ہے، حتیٰ کہ اسلام میں انسان کی عورت نفس کا اتنا خیال رکھا گیا ہے کہ نسبت کو گناہ اور لازم و نیچے کو قانونی جرم قرار دیا ہے۔ مذاہب مختلف زمانوں میں ہوتے والی تہذیبوں کے مطابق انسانی اخلاق کو بہتر جانے کے لیے راجہانی فرماہم کرتے ہیں۔ اس لیے ہمیں مذاہب کی حقیقی تعلیمات پر عمل ہی اڑنے کے لیے ہمیں تعلیمات حاصل کرنی چاہیں۔ تمام مذاہب نے انسانی جان اور عزت و آبرو کی حرمت کو بہت اہمیت دی ہے اور قلم کی بیانوں پر کسی بھی شخص کے جان و مال اور عزت و آبرو کو لکھان پہنچانا منوع قرار دیا ہے۔

مذاہب اخلاقیات کے مأخذ ہیں۔ اس لیے ایک شخص کے انفرادی اخلاق کی بات ہو یا کسی قوم کے اجتماعی اخلاق کا ذکر، ہم دیکھتے ہیں کہ ان میں سے اکثر اخلاقیات مذاہب سے مأخذ کی گئی ہوتی ہیں اور شرق و مغرب میں انہیں تسلیم کیا جاتا ہے۔ انسانی جان، مال اور عزت کا احترام، انفرادی اور اجتماعی آزادی، حق ملکیت اور تعلیم حاصل کرنے کے حق کو ہر مذاہب اور قوم بخیادی انسانی حقوق کے طور پر تسلیم کرتی ہے۔ اگر کوئی معاشرہ ان حقوق کا احترام نہ کرے تو دنیا سے اخلاق سے عاری بھیتی ہے اور وہ جلدی زوال کا شکار ہو گرست جاتا ہے۔

محاسن اخلاق میں عدل و انصاف، شجاعت، عفت اور حکمت کو بخیادی اہمیت حاصل ہے۔ کچھ بخوبی اخلاقیات مذاہبیات داری، سچائی، صبر اور ایثار جیسا فرد کی قائدانہ صلاحیتوں کو پروان چڑھاتی ہیں وہاں ان سے معاشرہ بھی مضمبوط ہوتا ہے۔ دوسری طرف انتقام، قلم، جرس و ہوس، حق تلفی اور بددیانی کو معاشرہ اور مذاہب دلوں ناپسند کرتے ہیں۔

یہ ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ انسانی کرداری سے میختشت ترقی کرتی ہے۔ دیانت واری، حسن اخلاق، مناسب دام اور دوسروں کے حقوق کا احساس معاشری ترقی کا باعث بنتے ہیں۔ انسانی تہذیب معاشروں کی اخلاقی قوت سے تقویت پاتی ہے اور پروان چڑھتی ہے۔ اخلاقی جواز کے بغیر انہیاں کی کوئی قدم کسی بھی قوم اور معاشرے میں پذیرہ ای حاصل نہیں کر پاتا۔

دنیا کی بہت سی قومیں معاشرے اور انفراد قلم اور دوسروں کی حق تلفی سے بخوبی اس لیے رکے رہتے ہیں کیونکہ وہ اسے نہیں تعلیمات کے مناسنی سمجھتے ہیں اور موت کے بعد کی زندگی میں جواب دیں کا احساس نہیں جائیں سے باز رکھتا ہے یا معاشرتی اخلاقی

وہ اُنھیں ایسا کرنے سے منع کرتا ہے۔ گویا جہاں مذہب اور اخلاق کا تعلق نہیں گرا ہے، وہاں دونوں کے مقاصد میں بھی روحانیت پائی جاتی ہے۔ دین روحانیت کا علم بردار ہوتا ہے اور جو معاشرے صرف عقل کی بیانوں پر استوار ہوتے ہیں۔ ان میں بھی روحانیت کی اخلاقی اقدار موجود ہوتی ہیں گویا دین اور داش میں تصادم نہیں، بلکہ ان کے مابین بڑی تربت ہے۔

## مشق

### (الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1۔ اخلاق اور معاشرہ پر نوٹ لکھیں۔
- 2۔ ”مذہب کی اخلاقی اہمیت کیا ہے“ بحث کریں۔

### (ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1۔ کسی معاشرے کی بنا کے لیے کون کون سے عوامل ضروری ہیں؟
- 2۔ اخلاقیات کے پاب میں فردا اور معاشرے میں سے کس کو زیادہ اہمیت حاصل ہے؟
- 3۔ انسانی خیر کس سے زیادہ متأثر ہوتا ہے؟
- 4۔ اخلاق کی دو اعیازی خوبیاں کیا ہیں؟
- 5۔ اخلاق کے بڑے بڑے مأخذ کون کون سے ہیں؟
- 6۔ چار حصہ اخلاق اور چار معاشرہ اخلاق کے نام لکھیں۔
- 7۔ درست جواب کی شاندی کیجیے۔

- 1۔ معاشرے کو سخت بخش نیادیں فراہم کرنے کے لیے ..... کی ضرورت ہوتی ہے۔
- 2۔ (ا) معاشری احکام (ب) سیاسی احکام (ج) اخلاقی نظام (د) سلطنتی منصوبہ بندی صحیح اور غلط کا فیصلہ ..... کرتا ہے۔

- 3۔ انسانی فطرت ہے کہ کسی قانون اور رضا بھٹکے کو ..... قبول نہ کریں تو اس پر عمل نہیں ہوتا۔
- 4۔ (ا) افراد (ب) دانشور (ج) حکمران (د) دل و دماغ نظام اخلاقی کی تحریر میں سب سے اہم کروار ..... کا ہوتا ہے۔
- 5۔ (ا) قانون ساز اداروں (ب) معاشرے (ج) مذہب (د) دل و دماغ صحیح کی ترقی کا انحصار ..... پر ہوتا ہے۔
- 6۔ (ا) سرمایکاری (ب) انسانی کردار (ج) محنت (د) نہادت

(د) سچھتے کے سامنے اس اور مخلط کے سامنے غلط ہے۔

1- فرد کی شخصیت، ذہب اور نفیات کا موضوع ہے۔

2- مذاہب کی تعلیمات انسانی نظرت کے مطابق ہیں۔

3- دین اور دلشیز ہاں مصادم ہیں۔

4- نظام اخلاق کسی قوم کی رسوم، عادات اور عقائد کا جھوٹ ہوتا ہے۔

5- انسانی کردار میں کوئی حصہ نہیں ہوتا۔

(ہ) طلب کے لیے مر گر جائیں

1- لا بیری جا کر کہانیوں کی کتابوں سے محسن اخلاق پر کہانیاں پڑھیں اور فون کالپی کرو اور فائل تیار کریں۔

2- کہانیوں کے تصویری اہم جمع کریں۔ (یہاں کو اور لاپ تیار نہیں)

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- طلب کو مختلف کہانیاں (خلاجیں اور ہرجنی، اور یعنی زندگی پریا سے پہاڑی اور پانی پلانے والا) سنائیں اور انہیں آمادہ کریں

کہ وہ بھی ایسی صفات اپنے اندر پیدا کریں۔



## مشکلات کے حل میں مذہب کی رہنمائی

بدهیت کے باہم گوتم بدهنے ایک بھلے میں اپنے مذہب کا فلسفہ بیان کیا ہے یہ کہ "یہ دنیا دکھوں کا گھر ہے"۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے بھی دکھوں، پریشانیوں اور مصائب میں مگر ابھا تھا۔ اس دور کی نسبت آج زندگی زیادہ آسان ہے لیکن انسان کو سکون اور اطمینان پہنچنے کیلئے ارب پتی افراد ہیں، جو نیندکی گولیاں کھا کر سوتے ہیں۔ غریب ہے تو وہ سو طرح کی مصیتیوں کا شکار ہے۔ جسے ذرا جھیڑیں دکھوں اور مخدومیوں کی کہانی سنانے لگتا ہے۔ اس کے علاوہ انسان کو بعض اوقات اچانک، غیر متوقع اور ناپسندیدہ صورتِحوال کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ایسی بحرانی صورت حال افراد کے ساتھ ساتھ قوموں کو بھی مبتلا کرتی ہے۔ ان مشکلات سے پنجتے کے لیے مذہب انہم کردار ادا کرتا ہے۔

ایک دفعہ ایک معروف دانش ور عرب کے ایک صحرائیں خانہ بدوسٹ بدوؤں کے ساتھ سفر کر رہا تھا کہ اچانک انھیں ایک آدمی نے آگھیرا۔ اس طوفان میں ٹھنڈن اتفاق سے انسانی جانیں تو فیکس گئیں مگر ان کا مال و اسہاب، اوت اور پانی کا ذخیرہ بڑی حد تک ٹباہ ہو گیا۔ نیچے جانے والوں کے پاس صرف ٹھنڈن کے کپڑے رہے گئے تھے۔ وہ یقیناً پریشان تو ہوئے ہوں گے لیکن یہ کہہ کر اللہ اور دے گا اگے بھل پڑے۔ دانش ور ان کا تو گل اور خدا پر پختہ یقین دیکھ کر حرج ان رہ گیا۔ اس کا کہنا ہے کہ مادہ پرست معاشرے میں اگر ایسا واقعہ پیش آتا تو متأثرین ملائیں مایوس کا شکار ہو جاتے۔ یہ ان کی مذہبی تربیت، عقائد اور تو گل کا نتیجہ تھا کہ نہ صرف بحران سے اطمینان کے ساتھ باہر گل آئے بلکہ اس میں مایوسی کا شکار بھی نہ ہوئے۔

شخی زندگی کی قسم کے بحرانوں کا شکار ہوتی ہے۔ اچانک وہ بھلپتی ہے اور ایک ایک گھر سے بیک وقت کی کمی جائزے اٹھتے ہیں۔ سارے گھر میں صرف ایک فرد بچتا ہے۔ اس کی وہنی کیفیات کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا۔ ایک اور آدمی مالی خسارے کا شکار ہو جاتا ہے اور اس کا بال بال قرٹھے میں بکڑا جاتا ہے۔ اکتوپی اولاد کی موت، مخدوری، گھر کے کسی بھی فرد کا پا گل پت اور اسی طرح کے کئی بحران ایک فرد کی زندگی کو چیرن بنا دیتے ہیں۔ اسی طرح ایک قوم مالی مشکلات کا شکار ہو کر بحرانوں میں جتنا ہو جاتی ہے۔ دنیا کے مختلف حصوں میں سونا ہی جیسے طوفان تباہی چاہتے ہیں۔ زلزلے شہروں کے شہرالت دیتے ہیں۔ کوئی قوم جگ کر اور جاریت کا شکار ہو جاتی ہے اور ہزاروں لوگ جان سے ہاتھ دھون بیٹھتے ہیں، بہت سے مخدور اور لا دکھوں بے گھر ہو جاتے ہیں۔ اس قسم کے تمام نجی اور قومی بحرانوں میں بڑے حصے اور سہارے کی ضرورت ہوتی ہے، اور یہ جو صرف مذہب عطا کرتا ہے اور وہ تو نئے دلوں کا سہارا بنتا ہے۔

مذہب و طرح سے انسانوں کے کام آتا ہے۔ مذاہب کی اخلاقی تعلیمات انسان کو دوسروں کے دکھ درد میں شریک ہونے پر آمادہ کرتی ہیں اور دوسروں کی خدمت کے لیے تحریک پیدا کرتی ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ رحم دلی، ایثار، تقاویت اور ہمدردی بھی صفاتِ مذہبی کی سکھائی ہوئی ہیں۔ اس لیے جگ، زلزلوں یا کسی اور قدرتی آفت کے آنے پر مذہبی تخطیں اور ان سے

وایسے افراد خدمتِ خلق کے جذبے سے مر شار ہو کر انسانی خدمت کے لیے کل کڑے ہوتے ہیں۔ وہ مر یعنوں کو دوائیں دیتے ہیں، معدود روں کا علاج کرتے ہیں اور اجڑے ہوئے لوگوں کو آباد کرنے میں مدد دیتے ہیں۔ مالی ایجاد بھی کھلے دل سے کرتے ہیں۔ آب رسانی، خوراک مہیا کرنا اور ایسے بہت سے بھلائی کے کام کرتے ہیں۔ یہ سب کچھِ مشتری جذبے سے کیا جاتا ہے۔ غیر مرکاری تخلیقوں کے لوگ بھی یہ کام کرتے ہیں، لیکن مذہبی لوگ خدمتِ خلق میں پیش پیش اور زیادہ سرگرم ہوتے ہیں۔

مذہب کا دوسرا بڑا کارنامہ یہ ہے، کہ وہ انسان کو فیضیاتی حوصلہ دیتا ہے۔ انسان بستر مرگ پر پڑا ہو۔ تو دعا کر رہا ہوتا ہے کہ اے اللہ! بھی پر حرم فرماء، میں بہت کمزور انسان ہوں۔ مالی بحران کی صورت میں دوسرا ساں کی مدد کو آتے ہیں۔ مذاہب میں آدم کا ایک خاص حصہ غریبیوں، بیواؤں، تخلیقوں، مفترضیوں اور نادار لوگوں کے لیے وقف ہوتا ہے۔ اعزاز کی صورت میں بھی مذہبی لوگ قدرے پر سکون رہتے ہیں کیونکہ ان کا اعتقاد ہے کہ موت برحق ہے اور خدا کی طرف سے اُلیٰ ہے۔ مریض اس لیے صبر سے بیماری کا سامنا کرتا ہے کہ اسے یقین ہوتا ہے کہ خدا سے محبت اور اس کے احکام کی تحلیل کی جائے تو سب کچھ آسان ہو جاتا ہے، نیز مذہبی طقنوں میں یہ یقین بھی پختہ ہے، کہ بیماری کے ذریعے ان کے گناہ کم ہوتے ہیں۔

مشکلات اور مصائب میں انسان خدا کی طرف زیادہ مستحب ہوتا ہے۔ عبادت گاہوں میں لوگوں کی تعداد بڑھ جاتی ہے۔ دعا میں کثرت سے مالگی جاتی ہیں۔ ایثار، تربانی اور دوسروں کی مالی مدد کا جذبہ بڑھ جاتا ہے۔ نیک سالی جیسے بحران میں سب انسان آبادیوں سے باہر آ کر گوگڑا کر خدا سے دعا مانگتے ہیں۔ یہ دعا میں ایک بڑا فیضیاتی سہارا بھی ہیں۔ اتفاق پر ایمان انہیں صبر اور اطمینان کی نعمت بخشتا ہے۔ اسی طرح موت کے برحق ہونے اور اس کے وقت مقررہ کے بارے میں یقین سے انسان جیتے ہی مرنے سے بچا رہتا ہے۔

تمام مذاہب میں اسید کا درس دیتے ہیں۔ جب آدمی مالیں ہو جائے تو اسے کئی حسکی آزمائشوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ مثلاً دل کا دورہ، پاگل پین، شریانوں کا بچت جانا وغیرہ۔ مذاہب اس بات کی تکھین کرتے ہیں کہ جو مصیبت بھی آئی ہے، خدا سے دور کر دے گا، کیوں کہ یہاں کی طرف سے بے اور وہی بہترین فیصلہ کرنے والا ہے۔ اس طرح وہ ان انجمنی مشکل صورت حال میں بھی مطمئن اور پر سکون رہتا ہے۔ جب کہ مذہب سے دو شخص مصیبت سے نجات پانے سے کے لیے کوئی انتہائی قدم اٹھانے سے بھی گریز نہیں کرتا۔ بعض اوقات خود گلشی کر کے جان سے گز رجاتا ہے۔

افراد کی طرح قومیں بھی بڑے بڑے ہوئیں۔ بڑائوں کا فکار ہوتی ہیں مثلاً سیاسی بحران، جنگ کا مسلط ہونا، گھری بے راہ روی، جہالت کا دور دورہ وغیرہ۔ ایسے مواقع پر مذاہب رہنمائی کرتے ہیں اور صبر و حوصلے سے مشکلات کا سامنا کرنے کا درس دیتے اور حوصلہ عطا کرتے ہیں اور جو قومیں خدا سے مدد طلب کرتی ہیں۔ خدا ان کی مدد کرتا ہے اور وہ مشکلات پر قابو پالتی ہیں۔

## مشق

(الف) مصلح جوابات لکھیں۔

1۔ مدحہ بحرانوں میں ایک فرد کی کیا مدد کرتا ہے؟

2۔ قومی بحرانوں میں مدحہ کیسے کام آتا ہے؟

(ب) محض جوابات لکھیں۔

1۔ کوئی پڑھ کا اس دنیا کے ہارے میں کیا نظر یہ تھا؟

2۔ بہت زیادہ دولت کانے والوں کو نیند کیسے آتی ہے؟

3۔ عرب بدووں کو کس خوبی نے بحران سے نکلنے میں مددوی؟

4۔ شخصی زندگی میں کیسے بحران آتے ہیں؟ صرف ہام لکھیں

5۔ چند قومی بحرانوں کی وضاحت کریں۔

(ج) درست جواب کی تکاندھی کیجیے۔

1۔ بدتر حالات میں..... ایک بڑا سہارا بنتا ہے۔

(د) توکل (ا) مدحہ (ب) روپیہ بھے (ج) قبیلہ (د) تحریک

2۔ مدحہ انسان کو..... دیتا ہے۔

(د) حوصلہ (ب) انجیاتی سہارا (ج) اخلاقی جرأت (د) تحریک

3۔ تمام مداحب..... کا درس دے کر ماہی کے اندر ہر دن سے نکلتے ہیں۔

(د) خودی (ب) خدا شناسی (ج) یقین کامل (د) امید

4۔ مدحہ انسانی کردار میں..... پیدا کرتا ہے۔

(د) رحم دلی اور ہمدردی (ب) ایثار اور سخاوت (ج) خدمت غلق کا ہنڈہ (د) تینوں

5۔ کسی بھی قومی بحران میں مدحہ..... کا درس دے کر مخلکات سے نکلتا ہے۔

(د) صبر و حوصلہ (ب) توکل (ج) خورواری (د) خدمت غلق

6۔ سچی بھلے کے سامنے اس اور غلط کے سامنے غلکا جائے۔

1۔ اخلاق انسانی معاشرے کی صحت بخش تغیر کے لیے ضروری ہیں۔

2۔ اخلاق ہر انسان کا بھی معاملہ ہے۔

3۔ مداحب اخلاقی اقدار کے علم بردار ہوتے ہیں۔

4- اخلاقی ظلم کی بیکاری کرتے ہیں۔

5- شخصی اوصاف کا تعلق معاشرے سے نہیں ہوتا۔

(6) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1 ایسی کہانیوں کا انتخاب کریں جن میں کوئی مصیبت کا مارکسی اخلاقی سہارے کی وجہ سے بیکار ہو۔ ایسی چند چیزوں کہانیوں کا مجموعہ تیار کریں۔

-2 طلبہ گھر میں کسی بزرگ سے ایسی کہانیاں نہیں اور وہ گیر طلبہ کو بیتا کیں۔

(7) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 2005ء میں کشمیر اور بالا کوٹ میں آئے والے تباہ کن زلزلے سے طلبہ کو آگاہ کریں اور طلبہ کو بیتا کیں کہ پاکستانی قوم اس بحران سے کیسے نجی ہے؟ اس میں خدمتی خلق، لوگوں کے حوصلے اور توہنگی کا ذکر ضرور کریں۔



## گناہ اور جرم کا تصور

گناہ اور جرم کا وجد ازیل سے انسان کے ساتھ جلا ہوا ہے اور وہ تاریخ کے کسی بھی دور میں اس قصور سے پوری طرح چھکا رائیں پاسکا۔ گویا یہ دنلوں انسان کی قدرت اور سرشت میں واپس ہیں۔ اس لیے انسان اور جرم و گناہ ساتھ ساتھ پائے جاتے ہیں۔ لوگوں کے ایک ساتھ رہنے سے ایک دوسرے پر انعام بڑھتا ہے، تو حقوق و فرائض کی ابتداء ہوتی ہے، اور جب حقوق پوری طرح ادا کے جائیں یا فرائض میں کوتا ہی کی جائے تو حق تلقی و جمود میں آتی ہے اور یہیں سے گناہ اور جرم حتم یتھے ہیں۔

گناہ اور جرم کے تحریکات کیا ہیں؟ اور انہیں کم کرنے میں مدد ہب کیا کروار ادا کرتا ہے؟ اس سلطے میں ماہرین کی آراء مختلف ہیں۔ ایک نقطہ نظر یہ ہے کہ جب انسانی ضروریات ہو جائیں، مہنگائی آسان سے باعث کرنے گے، وہ میں کم ہو جائیں اور انسان تھوڑے پرداشی نہ رہے تو انسان اپنی ناجائزیات سے اپنی ضرورتیں پوری کرنے لگتا ہے۔ بھی یہیں ہوتا ہے کہ انسان صرف تفریح طبع کے لیے آلات خریدتا ہے، تو یہی تفریح کچھ عرصے بعد ضرورت بن جاتی ہے، جسے وہ چھوڑنیں سکتا۔ تفریح، لذت اور حزے کی طلب بھی جائز حدود سے باہر چاہے تو انسان تہذیب اور ہاتھوں کے دائرے سے نکل کر اسے حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اس طرح وہ گناہ اور جرم کی دنیا میں واپس ہو جاتا ہے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وہ اس دلدل میں دھستا ہی چلا جاتا ہے۔

انسانی زندگی میں سچی اور غلط، جاگہ اور ناجاگہ، نیز گناہ و ٹوپ کے تصورات بھی مختلف ہیں۔ ایک معاشرے میں جو کروار اچھا سمجھا جاتا ہے، وہی کروار دوسرے ماحول میں قابلِ نہست قرار پاتا ہے۔ بعض رسم و رواج بے شک غلط بھی ہوں، وہ معاشرے میں رواج پا جائیں، تو ایک مرد کے بعد اسیں اپنائے میں تباہت محسوس نہیں کی جاتی۔ اس کے پا وجد کچھ اخلاقی خوبیاں اور خامیاں لیکی ہیں جن پر بہت سی قومیں اور مختلف معاشروں کا احتفاظ ہوتا ہے اور بھی مدد ہب کے مقرر کردہ اصول ہیں۔

تمام مدد ہب میں ایک ایسی برتریستی کا تصور پایا جاتا ہے، جو نہ صرف انسان اور پوری کائنات کی خاتم بھی ہے اور اسے چلا بھی رہی ہے الہامی مدد اہب کی پوتہ رشتہ کہے کہ انسان اپنے خالی کی بد ایمت کے مطابق ذرگی پر کرے اسی طرح مدد ہب زندگی گزارنے کا لامگی تعلیم دیتا ہے اور اصول و ضوابط بھی۔ جنہیں کروڑوں انسان آج بھی تسلیم کرتے ہیں اور کروڑوں ان پر عمل بھی کرتے ہیں۔ بہت سے ممالک ان مذہبی ہدایات کے مطابق قانون سازی بھی کرتے ہیں۔ مدد ہب کچھ کام کرنے کے احکام دیتا ہے اور کچھ کاموں پر پابندیاں عائد کرتا ہے۔ ان قوانین یا اصول و ضوابط کی خلاف ورزی گناہ ہوتی ہے۔

ملجمی تحفظ کے لیے انسان تہذیبی دائروں میں رہ کر جو قانون سازی کرتا ہے۔ ان قوانین کی خلاف ورزی گناہ بھی ہو گی اور جرم بھی۔ اگر کسی ملک کا قانون مذہبی ہدایات و احکام سے الگ ہے، تو ایسے قانون کی خلاف ورزی اسی صورت میں جرم ہو گی جب قانون نے اس جرم کی سزا بھی، مقرر کی ہو۔ گویا گناہ کا تعلق الہیات سے ہے اور اس کی سزا موت کے بعد ہو گی جب کوئی قوانین کی خلاف ورزی کی مزا ملک کا قانون اسی دنیا میں دیتا ہے۔

گناہ اور جرائم کی جزوں انسانی فطرت میں گھرائی تک اتری ہوئی ہیں۔ اگر کسی معاشرے کا بڑا حصہ میں احکام کا پابند ہے اور اس کی اقدار پر ایمان رکھتا ہے تو اس معاشرے میں جرائم کی شرح کم ہوگی۔ اس لیے کہ خداوند اسے اُس وقت بھی غلط کام سے روکتی ہے، جب اسے دوسرا کوئی انسان نیکی دیکھ رہا ہوتا۔ موقع ملکے باوجود وہ دوسروں کی حق تلفی نہیں کرتا، چوری اور بد دینتی سے باز رہتا ہے۔ کسی مجبوری یا تھیس کے بغیر رفاقت کے کام صرف نیکی سمجھ کر کرتا ہے۔ اگر اس سے غلط سرزد ہو جائے تو اور وہ کوئی ایسا کام کر دیتے جو نہیں یا ایکی قوائیں کے خلاف ہو، تو گواہ ہونے کے باوجود وہ اس کے ضمیر پر بوجھ بیٹ جاتا ہے اور وہ اس کی علائی کی کوشش کرتا ہے۔ گناہ کے ساتھ معافی کا تصور قبے سے شروع ہے۔

جرائم کا انسداد کیسے ہو؟ یہ ہر طبق، ہر قوم اور پوری انسانیت کے لیے اہم سوال ہے۔ قتل، ڈاکے، اخواہ، دھوکے بازی اور عزت برہا اور کرنے سے لے کر غیبیت، بد کاری، حسد، بغض اور کینڈ پوری تک بیکروں حتم کے جرائم اور گناہ کیے جا رہے ہیں۔ آخر اس میں الاقوامی مرض کا حل یا اعلان کیا ہے؟ اس کا تدارک دو طرح سے ممکن ہے۔

ایک پوک الہامی مذاہب کے مطابق اس کائنات کو بنانے والی بزرگ دبرتہستی کے قانون کو تسلیم کیا جائے، جس میں د صرف انسان کے جان، مال اور عزت دائرہ کو تحفظ فراہم کیا گیا ہے، بلکہ کوئی مزاویں کے ذریعے سے جرائم کی بیانگی بھی کی جائی ہے۔ دوسرا یہ کہ مذاہب میں عدل و انصاف پر زور دیا گیا ہے اگر عدل اور انصاف کے طالبوں پر عمل کیا جائے تو جرائم نہایت کم ہو جاتے ہیں اور اگر غیر الہامی مذہب کی اخلاقی تعلیمات پر تعین دل سے عمل کر دیا جائے تو بھی متناجی بخیر ہو سکتے ہیں۔ مگر جرائم روکنے کے لیے مزا کا کام ضروری ہے۔ مغلی دنیا میں اس کے بغیر جرائم کم نہیں ہو سکتے۔ اس لیے جرم و گناہ پر قابو پانے کے لیے مذہب کی ہمیشہ اشد خودرت رہے گی۔

مذاہب اس لحاظ سے بھی گناہ اور جرم کو روکنے میں مرکزی کردار ادا کرتے ہیں، کہ انسان کے اندر جواب دی کا احساس یقیناً ہو جو رہتا ہے، اور وہ سوت کے بعد بڑی مزا سے بچنے کے لیے تھا اور سازگار مواقع ملے پر بھی جرائم اور گناہوں سے بچنے کی کوشش کرتا ہے۔ جہاں تک دیگر قوائیں کا تعلق ہے، تو ایک ذہن جرم و قانون کو توڑتا ہے اور قانون کی گرفت میں بھی نہیں آتا۔ بعض اوقات تو قانونی تشریحات بھی اسے مزا سے بچاتی ہیں۔ دوسرا طریقہ انسان کے ہنانے ہونے ان قوائیں پر بھتی سے عمل کرنا ہے، جو کسی ریاست یا قوم کے باشندوں کے لیے اور میں الاقوامی سلسلہ قوام قواموں کے لیے ہنانے گئے ہیں۔ اگر ہر طبق اپنی حدود اور اقوام تحدود یا بھر میں قانون کی عملداری کرائے اور انصاف کے قاضی پورے کرے تو بے شک ہم نہ صہد جرائم و ختم و نہیں کیا جا سکتا، مگر انھیں بڑی حد تک کم کیا جا سکتا ہے۔ جس کے نتیجے میں ایک ملائی معاشرہ قائم ہو سکتا ہے۔

## مشق

### (الف) مشق جوابات لکھیں۔

جرائم کیوں ہوتے ہیں؟ اس بارے میں مختلف نظریات کا جائزہ لیں۔ -1

جرائم کی سچائی میں مذہب کا کوئی اثر نہیں کریں۔ -2

جرائم کی شرح کم کرنے کے لیے پڑھادیو تحریر کریں۔ -3

(ب) مشق جوابات لکھیں۔

حقوق فرائض میں توازن نہ رہے تو کیا نتیجہ لکھا ہے؟ -1

گناہ اور جرم میں کیا فرق ہے؟ -2

تمن ایسے بڑے جرائم کے نام لکھیں جو خود ساختہ گناہ بھی ہیں۔ -3

جرائم روکنے کے لیے تمن حکم کے قوانین کے نام لکھیں۔ -4

تمن بڑے الہائی مذاہب کے نام لکھیں۔ -5

(ج) ہر سوال کے چار مکمل جوابات میں سے درست جواب پر نشان (✓) لگائیں۔

گناہ اور جرم: -1

(ا) ایک دوسرے کی خدیں (ب) ایک چیز ہیں

(ج) ایک دوسرے سے جوئے ہوئے ہیں (ر) آپس میں کوئی اعلیٰ نسبت نہیں

جرائم بڑھاتے ہیں جب: -2

(ا) وسائل کم ہو جائیں (ب) ضروریات بڑھ جائیں

(ج) اخلاقی تعلیمات کم ہو جائیں (د) وسائل زیادہ ہو جائیں

تفریح طبع کے لیے خریدے گئے آلات کوہرے کے بعد: -3

(ا) آٹاہٹ پیدا کرنے لگتے ہیں (ب) شومن کوہرے کو ہادیتیہ ہیں

(ج) ضرورت میں جاتے ہیں (د) بیکار ہو جاتے ہیں

مذاہب کی ہدایات پر عمل کیا جائے تو جرائم: -4

(ا) ختم ہو جاتے ہیں (ب) کم ہو جاتے ہیں

(ج) جوں کے توں رہتے ہیں (د) پیداہونا بند ہو جاتے ہیں

جرائم کے خاتمے کے لیے ہزا

(ا) حقیقت کردار دو اکرتی ہے

(ب) کوئی کروار ادا نہیں کرتی

(ج) ثابت کردار دو اکرتی ہے

(د) خالی چکنہ کر دیں۔

حقیقت ..... کو ختم دیتی ہے۔

ایک فصل جو ایک معاشرے میں قابل تجسس ہے وہ دوسرے میں ..... ہو سکتا ہے۔

تمام الہامی خواہب میں ایک برتر ..... کا تصور موجود ہے۔

عدل سے کام نہ لیا جائے تو جرائم ..... جاتے ہیں۔

قانون کی عمل واری سے جرائم ..... جاتے ہیں۔

طلب کے لیے سرگرمیاں

جرائم کی وجوہات کے موضوع پر ایک گروہی مباحثہ کریں۔

”نہ امت گناہوں کو دھو دیتی ہے“ اس موضوع پر اپنے استاد محترم یا کسی بزرگ سے کوئی واقعہ پوچھ کر دوسروں کو بتائیں۔

اسامنہ کے لیے ہدایات:

جرائم کے موضوع پر عنایت اللہ کا نادل ”خون جگر ہونے تک“ لاہوری سے لے کر پھیس اور طلب کو اس کا خلاصہ تائیں۔

اخبارات کی جرائم کی روپ نہیں ملاحظہ کریں اور طلب کو ان کی وجوہات سے آگاہ کریں۔



## عالمی مذاہب

## جین ملت — تعارف اور ارتقا

یوں تو انسان کی زندگی کہنی بھی مذہب سے خالی نہیں رہی، لیکن ہندوستان کی سر زمین اس لحاظ سے زیادہ رخیز ہابت ہوئی کہ یہاں ایسے مذاہب نے جنم لیا جنہوں نے تہذیب کو پر وان چڑھایا۔ آریاوس کی آمد کے بعد جو ہے بڑے مذاہب یہاں پیدا ہوئے اور اب تک قائم ہیں، وہ ہندو مت، بدھ مت اور جین ملت ہیں۔ ان تینوں آریائی مذاہب میں عقائد اور رسم کے باہمی اشتراک کے ساتھ، ان کا شافتی اور انسانی پس مظہر بھی ملتا جاتا ہے۔ اسی لیے جین ملت کا عمومی مطالعہ کرنے والے اسے دو دنگر آریائی مذاہب کی شاخ یا فرقہ سمجھتے ہیں۔ درحقیقت عقائد اور مذہبیں لگلگ کے لحاظ سے یہ ایک الگ مذہب ہے۔ جبکہ دنیا بھر میں اس کے ماننے والوں کی تعداد چالیس لاکھ سے زائد ہے۔ ہندوستان کے علاوہ جین ملت کے ماننے والے یورپ، امریکہ اور کینیڈا میں بھی قیام پذیر ہیں۔

جین ملت ماقومی صدی سے پانچویں صدی قبل مسیح کے دوران پر وان چڑھا۔ اس کے ماننے والے اسے ایک ابدی اور لا زوال مذہب سمجھتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ مذہب صد سے قائم ہے اور ہمیشہ باقی رہے گا۔ ان کے عقیدے کے مطابق اس میں مختلف زمانوں میں اصلاح کار اور ہبہ درہنما آتے رہے گا۔ ان میں سب سے پہلے چرخ تکرر سہا اور آخری مہادیر یہ تھے۔ ان تمام مصلحین نے طویل عمر سپاکیں۔

جین ملت میں آخری چرخ تکرر مہادیر کو بڑی اہمیت حاصل ہے کیوں کہ انہوں نے جین ملت میں دورہ تہذیبیاں کیں اور اس کی اشاعت اور انتظام کے لیے بڑی خدمات سر انجام دیں۔ اسی بنا پر انھیں جین ملت کا باتی تصور کیا جاتا ہے۔ حالانکہ یہ مذہب ان سے پہلے بھی موجود تھا۔ مہادیر کی تعلیمات کی بنیاد تینہوں چرخ تکرر شناخت کی تعلیمات پر رکھی گئی ہے جو کہ اپنے دور میں جین ملت کے سر برادر تھے۔

جین ملت کے بنیادی عقائد میں درج ذیلی ماتحت نظر یہ ایسے ہیں، جن میں ان کا نہ ہیں فلسفہ صحت آتا ہے:

- 1۔ کائنات حرف ایک بنیادی حقیقت نہیں، بلکہ ایک حقیقتیں کا مجموعہ ہے اور ان میں روح سب سے بڑی حقیقت ہے۔ یہ شعور، علم، پاکیزگی اور کئی دیگر پسندیدہ صفات کی حامل ہے۔ ارواح کی تعداد بہت زیادہ ہے۔
- 2۔ روح کی طرح غیر ذہنی روح بھی از لی حقیقت ہیں۔ ان غیر ذہنی روح کے مظاہر بے شمار ہیں، مگر یہ بنیادی طور پر پانچ ہیں۔ ان میں ایک چشم مادہ (Matter) ہے۔

روج میں مادے کی ملاوت ہو جاتی ہے۔ گرم مادے کی ایک لطیف شکل ہے اور فضا میں ہر جگہ موجود ہے۔ یہ روح کی پاکیزگی کو آسودہ کر دیتی ہے۔

4۔ مادے کے روح میں راہ پانے سے یہ مادے کی قیدی ہن جاتی ہے۔ جیسیں مت کا عقیدہ ہے کہ ایسا خواہشات کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اگر خواہشات کا خاتمہ کر دیا جائے تو ایسا نہیں ہوتا۔

5۔ روح میں مادے کی ملاوت کو رکھا جاسکتا ہے۔ جیسیں مت کے اخلاقی نظم میں خواہشات کو روکنے کا حکم دیا گیا ہے۔

6۔ روح میں پہلے سے موجود مادے کو زائل کیا جاسکتا ہے۔ اس کام کے لیے جیسیں مت میں کسی ریاضتوں کے ذریعے قسگی کی جاتی ہے۔

7۔ روح کی کھلنے نجات مادے کی کٹافتوں سے علیحدگی کے بعد تی ملکن ہے اور اسی صورت میں اس کی فطری خوبیاں علم، شعور، پاکیزگی اور ابدی صرفت نمایاں ہوتی ہیں۔

در اصل جیسیں مت کی تعلیمات کا مرکزی خیال یہ ہے، کہ روح کو مادے سے کیسے نجات دلائی جائے؟ اور اس ندہب کے سارے اخلاقی قوانین اور ضابطے ایک جیسیں کی زندگی کا کامل احاطہ کرتے ہیں۔

جیسیں مت پانچ غیرہدی روح اشیا کو بھی ابدی قرار دیتا ہے۔ ان میں پہلی چیز مادہ ہے، جس کے مظاہر بے شمار ہیں۔ دوسری چیز دھرم یعنی اصول حرکت ہے جس کے بغیر کوئی چیز حرکت نہیں کر سکتی۔ یہ حرکت کے لیے اتنا ہی ضروری ہے جتنا پھلی کے لیے پانی۔ تیسرا چیز اور قرم یا سکون ہے۔ حرکت کے برکس چیزوں کے ساکن ہونے کے لیے سکون کا اصول لازم ہے۔ چوتھی ابدی حقیقت آ کا شیفاظ ہے جو چیزوں کو جگہ فراہم کرتی ہے اور پانچوں یہ چیزوں کا لیے ہے۔ وقت ایک اُل اور ابدی حقیقت ہے۔

جیسیں مت بھی دیگر ہندوستانی نداہب کی طرح آواگوں کا عقیدہ رکھتا ہے، جس کے مطابق روح دنیا کے اندر مختلف جنمیں کی شکل میں چکر لگاتی رہتی ہے اور نجات حاصل کیے بغیر یہ سلسلہ بھی نہیں رکتا۔

### جیسیں مت کا ارتقا

عام طور پر مہاوار کو جیسیں مت کا بانی تصور کیا جاتا ہے، لیکن جیسیں مت کے عقیدے اور تاریخی حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ مہاوار کی پیدائش (۵۹۹ قم) سے پہلے، جیسیں مت نہ صرف موجود تھا، بلکہ مہاوار نے جس گھر انے میں آنکھ کھولی وہ، جیسیں مت گھر انہی تھا۔ البتہ اس وقت جیسیں مت صرف ایک فرد تھا اور یہ ہندوستان کی مشرقی ریاست مگدھ بھک مھدو دتحا۔ مہاوار نے نہ صرف جیسیں مت کی اصلاح کی، بلکہ اسے مخلق کیا اور اس کی اشاعت کے لیے کوشش رہے جس کے نتیجے میں یہ ندہب مگدھ کی قریبی ریاستوں میں پھلا پھوڑا اور مغرب میں بخاریں بھی بھیل گیا۔ جب ۵۲۷ قم میں مہاوار اس دنیا سے سدھائے، تو اس وقت ان کے مانع والوں کی تعداد بہت بڑھ چکی تھی۔ اگرچہ جیسیں مت کے پیروکاروں کی تعداد کا تجھ احمد ازہ نہیں البتہ ۱۳۰۰۰ اسرا و ۳۶۰۰۰ سارہیں اس وقت دنیا میں موجود تھیں۔

مہادری کے اس دنیا سے سوچا رہنے کے بعد اس کے گیارہ شاگروں اور جانشینوں نے جیمن مسٹ کی تبلیغی جاری رکھی اور آنے والی صدیوں میں اسے کئی حکمرانوں کی سر پرستی بھی مل گئی۔ جس سے جیمن مسٹ پورے ہندوستان میں پھیل گیا۔ مہادری کے بعد ان کے آٹھویں جانشین بھدر را بہو کا نام اور کام جیمن مسٹ کی اشاعت میں اہم ہے۔ انہوں نے نیپال کا تبلیغی دورہ کیا اور جب شمال مغربی ہند میں قلعہ پر اتوہہ بارہ ہزار سا ڈھانے کی جوبلی ہند چلے گئے۔ جہاں ریاست میسور میں جیمن مسٹ کا جنوبی مرکز قائم کیا۔ دوسری صدی قتل مسٹ میں اڑیسہ کے حکمران راجا کھارویل نے اور بعد میں اشوك کے پوتے راجا سیراتی نے جیمن مسٹ کو قبول کیا، تو سرکاری سر پرستی میں جیمن مسٹ پھیلنا چلا گیا۔ اسی طرح شمال مغربی ہند میں شاک حکومت قائم ہوئی، تو جیمن مسٹ کو شاک راجا ڈال کی سر پرستی بھی حاصل ہو گئی۔ ٹپٹ راجا ڈال کے ہبہ میں بھی جیمن مسٹ کے پھیلاؤ میں سہوئیں مسرا کیں۔

۸۰ میں جیمن مسٹ کے ہجروں فرقوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک گروہ شوخا میر کھلایا۔ اس فرقے کے سادھوں سفید لباس پہننے اور سو روتوں کو سادھو بننے سے منع کرتے ہیں۔ مہادری کی تجھی زندگی کے بارے میں بھی دلوں فرقوں میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ دوسرا فرقہ دگا میر کھلایا۔ اس کے سادھو نگہر تھے ہیں۔ ان کا کہنا تھا کہ خود مہادری نے ریاست کے دلوں میں لباس سے آزادی حاصل کر لی تھی۔ دگا میر فرقے کا بیتھنے ہے کہ مہادری نے شادی نہیں کی تھی۔ ان دلوں کے عقائد میں زیادہ اختلاف نہیں۔ ان دلوں فرقوں نے مختلف علاقوں میں جیمن مسٹ کی تبلیغ کی۔

دگا میر نے سیاہی اثر در سونخ سے کنالک اور دکن میں جیمن مسٹ کی اشاعت کی۔ جیمن سادھو حکمرانوں اور امرا کے اساتذہ بنے۔ اس طرح بادشاہ، ملکائیں، وزیر اور فوجی جو نئی جیمن مسٹ کے سر پرست بن گئے۔ کچھ جیمن مصطفیٰ نے پاکرت اور مسکرت میں لذتی ادب پیدا کیا۔ شوخا میر فرقے نے گھرات اور راجستان میں جیمن مسٹ پھیلایا۔ گیارہویں صدی یوسوی میں چالو کیہ خاندان کا عہد حکمرانی جیمن مسٹ کا سنہری دور تھا۔ پندرہویں صدی میں دگا میر فرقے میں کچھ اصلاحی تحریکیں بھی پیدا ہوئیں، جنہوں نے بت پرستی کے خلاف کام کیا اور جیمن مسٹ کی اخلاقی تعلیمات کو عام کیا۔

یوسوی صدی کے آتے آتے جیمن مسٹ نے کئی انتار چڑھا کر دیکھے۔ اب انہوں نے سماجی خدمات شروع کیں۔ غریبوں اور بیواؤں کی مدد کی اور بوزہ ہے جانوروں کے لیے پناہ گاہیں بنائیں۔ جیمن مسٹ چونکہ عدم تند دکا پر چارک ہے اس لیے انہوں نے کاشکاری اور فوجی خدمات پھیل کر تجارت کو پیش بنایا اور خامیے خوش حال ہوئے۔ ہندوستان سے ۱۹۶۰ء میں کچھ لوگ تجارتی سلطے میں نامیکھرا اور یونگڈا آجائے۔ جب دہلی سیاہی حالات بگزے، تو انہوں نے مغربی ہمالک کا رخ کیا۔ اب یہ لوگ برطانیہ، امریکہ اور کینیڈا میں آباد ہیں۔ اس وقت ہندوستان میں چالیس لاکھ اور یورپی ہندوایک لاکھ جیمن مسٹ کے ہجروں کا موجود ہے۔

## مشق

(الف) مخلص جوابات لکھیں۔

- 1 جیسنے مت کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟
- 2 روح اور مادے کے بارے میں جیسنے مت کے عقائد کیا ہیں؟
- (ب) مختصر جوابات لکھیں۔

-1 ہندوستان کے قریبے قدیمہ مذاہب کے نام لکھیں۔

- 2 اس وقت دنیا بھر میں جیسنے مت کے مانے والوں کی تعداد کتنی ہے؟
- 3 جیسنے مت کے آخری تیر تحملکر کون تھے؟
- 4 جیسنے مت روح کی بجات کے لیے کس بات پر زور دیتا ہے؟
- 5 جیسنے مت اور ہندو مت میں کون سا عقیدہ مشترک ہے؟
- 6 جیسنے مت کے دو فرقوں کے نام لکھیں۔
- (ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 ہندو مت، بیدھی مت اور جیسنے مت میں مشترک ہیں۔

(ا) عقائد (ب) رسم (ج) ثقافتی اور اسلامی رشتے (د) الف، ب، ج

-2 جیسنے مت میں تیر تحملکر کو بہت اہمیت حاصل ہے۔

(ا) پہلے (ب) دوسرے (ج) تیسرا (د) آخری

-3 جیسنے مت کے ساتھ نظریوں میں سارا سدا آیا ہے۔

(ا) نہ بہ (ب) قفق (ج) نہ ہیں قفق (د) علمی و رشد

-4 جیسنے مت کا مرکزی خیال ہے۔

(ا) مادے کو فکر کرنا (ب) روح کو مادے سے بجات دلانا (ج) اصول حرکت (د) ادھم یا سکون

-5 مہادیر نے جیسنے مت

(ا) کی اصلاح کی (ب) اسے مغلیم کیا (ج) اس کی اشاعت کی (د) الف، ب، ج

-6 گھجھلے کے سامنے ہی اور نظللا کے سامنے ٹک گائیے۔

-1 جیسنے مت کے مانے والے اپنے نہ بہ کو لازم والی سمجھتے ہیں۔

-2 دگا بھر کے اثر و رسوخ سے کرنا لکھ میں جیسنے مت کو تقویت ہیں۔

-3 پر شناختی چونوں کی تحریک کرتے۔

-4 1980ء میں جیمن مت دہڑوں میں بٹ گئے۔

-5 جیمن مت پانچ غیر ذی روح کو اہم قرار دیتا ہے۔

(و) طلبہ کے لیے مرگریاں

-1 اختریت سے جیمن مت کے مقدس مقامات کی تصاویر حاصل کر کے ابیم ہائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 طلبہ کو جیمن مت کے مرکز اور سادھوں کے ہارے میں حزیر معلومات دیں۔ سادھوکی اہم خصوصیات بتائیں۔



## مہا ویر — تعارف اور بنیادی تعلیمات

مذاہب کی تاریخ اتنی ہی قدیم ہے، جتنی انسانی تاریخ کیوں کہ تاریخ کا کوئی دور مذہب سے خالی نہیں رہا۔ اگر تاریخ مذاہب کا مطالعہ کیا جائے، تو چھٹی صدی قبل مسیح مذاہب کی لیے نہایت اہم دکھائی دیتی ہے۔ اس صدی میں دنیا کے مختلف خطوں میں ایسی نامور شخصیات پیدا ہوئیں، جنہوں نے مذہبی تحریکوں کے ذریعے انقلاب پیدا کیے۔ جنین میں کثیروں پیدا ہوئے اور کثیروں مذہب کے بانی قرار پائے۔ ایران میں زرتشت پیدا ہوئے اور وہ زرتشت مذہب کے بانی ہیں۔ ہندوستان میں گوتم بدھ نے اسی صدی میں جنم لیا اور وہ بدھ مت جسے عالمی مذہب کے بانی بننے اور اسی صدی میں مہا ویر نے جنم لیا اور وہ جین مت کے مصلح تھے۔

مہا ویر (527ق-599ق) کا اصل نام وردھمان تھا۔ وہ ۵۹۹ق قبل مسیح میں بھار کے قبیلے دشائی کی نواحی بھتی میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام سدھار تھا اور وہ گنڈگرام (Kundgraam) کے حکمران تھے۔ اس طرح یہ ایک کھانا پڑتا گھرا تھا۔ ان کی والدہ کا نام ترشالہ تھا۔ ایک روایت کے مطابق ان کی والدہ ایک برہمن خاندان سے تعلق رکھتی تھیں۔ مہا ویر کو بھپن ہی سے غور و فکر کی عادت تھی اور مذہب سے وہ فطری لگا اور رکھتے تھے۔

مہا ویر کا بھائیوں میں دوسرا بزرگ تھا۔ اس لیے وہ باپ کے بعد حکمران نہیں بن سکتے تھے۔ انہوں نے والد سے دنیا چھوڑنے کی اجازت طلب کی، مگر انھیں اجازت نہیں ملی۔ انہوں نے کھھڑی خاندان میں شادی کی۔ ان کی بیوی کا نام یشودھا تھا۔ ان کے ہاں بیٹی پیدا ہوئی جس کا نام الوجار کھا گیا۔ جب مہا ویر کی عمر تیس سال کی تھی، تو ان کے والدوفت ہو گئے اور وہ بڑے بھائی سے اجازت لے کر تارک الدنیا ہو گئے۔ انہوں نے خت ریاضتیں کیں۔ پیر ریاضتیں ان کے خاندانی مذہب جین مت کے مطابق تھیں۔ ان ریاضتوں کے دو ران میں وہ ہر قسم کے لباس اور ہر قسم کی ملکیت سے دستبردار ہو گئے۔ اب وہ سادھوں پچھے تھے۔ ان کے پاس نہ کسکوں تھا اور نہ پانی پیٹنے کا پیالہ۔ اگر کیڑے کھوڑے ان کے بدن پر ریختے یا انھیں کاٹتے تو وہ صبر اور حوصلے سے یہ اذیت سہہ لیتے۔ لوگ انھیں گالیاں دیتے، مارتے پیٹتے مگر وہ سب کچھ صبر سے برداشت کرتے۔ وہ اپنا کے عقیدے کے مطابق عدم آتشد کے قائل تھے اور کسی زندہ چیز کو تکلیف نہ پہنچاتے۔ لگ بھگ بارہ سال انہوں نے اسی طرح گزار دیے۔ اب انھیں جین مت کے مطابق معرفت کا اعلیٰ مقام مل گیا اور وردھمان کی بجائے مہا ویر (عظم ہیرو) اور جین (فاتح) کے ناموں سے پکارے جانے لگے۔



بخارت کے صوبہ بخارا کا قدیم شہر و شالی جہاں بہادری پیدا ہوئے

بہادری نے زندگی کے آخری تیس سال میں مت کی رہنمائی اور اشاعت میں گزارے۔ ۱۷۵۲ء میں بہادری پڑھ کے قریب پاہاپوری کے مقام پر اس دنیا سے مددار گئے۔ اس وقت ان کی عمر ۲۷ سال تھی۔ ان کی وفات کے بعد ان کے شاگردوں اور جانشیوں نے جیمن مت کی اشاعت اور ترقی کا کام سنبھال لیا۔

### جیمن مت کی تعلیمات:

بہادری نے اپنے عقائد کی بنیاد اپنے پیش رو پر شوا ناتھ کی تعلیمات پر رکھی۔ پر شوا ناتھ جیمن مت کے ۲۳۰ءی تیرھکر تھے اور وہ ساتوں صدی قبل میں جیمن مت کے پیشواد تھے۔ بہادری کو ۲۳۰ءاں اور آخري تیرھکر خدا کیا جاتا ہے۔ بہادر نے تعلیمات کے سلسلے میں دو اہم کام کیے، ایک تو سابق تیرھکر ز کے انکار اور انکریات کو منتظم کیا اور دوسرا یہ کہ سادھوں، سادھیوں اور عوام کی مذہبی زندگی کے اصول و خواص میں کردیے۔

جیمن مت کی تعلیمات جن شاہبطوں اور قوانین پر مشتمل ہیں وہ اس قدر ہم گیر ہیں کہ ایک آدمی کی ذاتی اور معاشرتی زندگی کا کوئی گوشہ ان سے باہر نہیں رہتا۔ جیمن نجات کے لیے خواہشات کی نئی کے اس بلند معیار پر ایک عام آدمی فوری طور پر تیار نہیں ہو سکتا۔ اس لیے بہادری کے عہد سے سماجی زندگی گزارنے والے عام جیمن کو یہ آزادی حاصل ہے کہ مثالی جیمن بخشنے کے ترک دینا نہ کرتے ہوئے، اپنے آپ کو تیار کرتا رہے۔ البتہ جو لوگ جیمن مت کی تعلیمات کو مثالی صورت میں اپنانا چاہیں اور سادھو یا سادھنی بنانا چاہیں انھیں کڑے معیار سے گزرنا ہو گا۔



جین مندر کی تصویر

## جین مت کی تعلیمات کے چند نمایاں پہلو

خود خبیثی:

جین مت نے کوئی کو اپنے گھر بھر کر اور قیامت ہے اور قیامت کی خود خبیثی تھی تھی ہے۔

☆ دماغ کا ضبط: اپنے جذبات پر قابو رکھنے سے سکون حاصل ہوتا ہے۔ اور وہیان جا کر مشن کرنے سے وہی سکون اور دماغ کا ضبط حاصل کیا جاسکتا ہے۔

☆ زبان کا ضبط: زبان کو استعمال نہ کرنا زبان کا ضبط کہلاتا ہے۔ اس مقصد کے لیے مختلف اوقات میں وقوف و قتوں سے خاموش رہنے کی مشن کرنا ہوتی ہے۔

☆ جسم کا ضبط: جسم کے ضبط کے لیے بھوک پیاس، موسم کی ختنی اور دیگر ایسے مراحل سے گزرا ضروری ہے جو مشکل وقت میں پیش آ سکتے ہیں۔ اس کے لیے بھوک کا پیاس اسارہنا، ختن پر سوتا اور موسم کی ختنیاں برداشت کرنے کی مشن کرنا ضروری ہے۔ دراصل جین مت والوں کا عقیدہ ہے کہ فطرت کو تائیخ نہانے کے لیے جسم کو ایسے تیار کیا جائے، کہ وہ قطبین کی سرحدی اور منطقہ حارہ کی گرمی برداشت کر سکے اور ہر قسم کی ختنیاں برداشت کرنے کا عادی ہو جائے۔ ایک جین کے لیے بھاوار، جفاکش اور مجنیتی ہونا ضروری ہے اور ایسا آدمی ہی کوئی نہیں ہے جو حالات میں مشکلات کا سامنا کر سکتا ہے۔

## اہم:

جین ملت کی تعلیمات میں اہم اعدم تشدد کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ حضرات الارش اور چند پند کا خیال رکھنا سادھو کی ذمہ داری ہے۔ یہ سادھو جانوروں کو ٹھیک سے نہیں باندھتے، ان کو مارتے نہیں، ذبح نہیں کرتے، زیادہ بوجھ نہیں لادتے، زیادہ کام نہیں لیتے اور خوراک دینے میں غلط نہیں برحتے۔ ایسا نہ کرنا ان کے نزدیک پاپ (گناہ) ہے۔

گوشت خوری کو بڑا گناہ تصور کرتے ہیں۔ وہ ذبح خانوں کے بھی خلاف ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ گوشت خوری سے اخلاق، صحت، حسن اور اتصادیات کو لکھاں پہنچتا ہے۔ وہ دو دہ بیڑی پر گزارہ کرتے ہیں۔ بعض سادھووں بیڑیوں سے بھی پر بیڑ کرتے ہیں۔ وہ سورج اور بنے کے بعد کھانا نہیں کھاتے، کہ غلطی سے کوئی کیڑا اکوڑا خوراک کے ساتھ اندر نہ چلا جائے۔

## اخلاقی تعلیمات:

جین ملت کی تعلیمات میں ترک دنیا اور عدم تشدد کو بنیادی حیثیت حاصل ہے اس لیے اس کی اخلاقی تعلیمات میں بھی ان کی بحکم موجود ہے۔ جین ملت کی اخلاقی تعلیمات کے بنیادی اصول اور سات فردوی و عدوی، گیارہہ مدارج اور سادھووں اور سادھوں کے لیے اخلاقی اور روحانی ضوابط کو بیکھا جائے تو اخلاقی تربیت کی جامعیت اور وسعت کا اندازہ ہوتا ہے۔

اخلاقی تعلیمات کا مقصود نجات ہے۔ اس سلسلے میں سب سے پہلے تمیں چیز دن کا درست ہونا ضروری ہے۔ اس الگ عمل کو ”جوہرِ خلاش“ کہتے ہیں۔

1۔ **سچ عقیدہ (سمیک درش):** جین ترجمکروں کو حقیقی مذہبی رہنمای سمجھنا، جین کتابوں کو مقدس جاننا، نیز جین ملت کے اولیا کی بزرگی پر ایمان لا تلازمی ہے۔ اس کے علاوہ درج کا مادے سے نجات کے لیے سات بنیادی عقائد (ان کا ذکر پہلے آچکا ہے) پر ایمان لانے کے علاوہ آٹھ طالبات پرے کرنے۔ تین حرم کے توهات اور آٹھ قم کے تھیرات سے پر بیڑ لازم ہے۔

2۔ **سچ حلم (سمیک گیان):** جین ملت اشیا کے سچ حلم کے حصول کے لیے باطل علم کے ناکل ہونے کو ضروری خیال کرتا ہے۔ ان کے نزدیک خواس و مکمل کے ذریعے سے حاصل ہونے والا علم، مقدس کتابوں کا علم، غیب دانی کا علم، دوسروں کے خیالات و احساسات کا علم اور زبان و مکان کی قید سے آزاد علم کا مل۔ سچ حلم کی پہنچ اقتضائی ہے۔

3۔ **سچ عمل (سمیک چتر):** سچ عقیدے اور سچ حلم کے بغیر سچ عمل نہیں اور سچ عمل وہ ہے، جو روح کو ماوسے کی آلوگی سے نجات دلاتا ہے۔

## اخلاقیات کے پانچ اصول:

جین ملت میں پانچ اخلاقی اصول ایسے ہیں، جن پر عمل کرنے کا ہر جن کو مہد کرنا ہوتا ہے۔ ان میں چار تو قدیم ہیں اور پنجم یہ کامہادری نے اضافہ کیا ہے۔ ان کی تفصیل یہ ہے:

- 1۔ آہس (عدم تندوں) یہ جیسی مت کی تھیمات کا بنیادی ستون ہے اس کے مطابق ہر قسم کا جسمی تندوں سع ہے۔ اسی میں شامل کرتے ہوئے خیالات اور گفتگو میں تکمیل، نظر، تھسب، عدم احتیاط اور دنیاوی لائی بھی سع ہے۔
- 2۔ راست گفتاری (ستہ): ہر جیسی کے لیے کچھ بولنا لازم ہے اور مہالے، عیب جوئی اور فضول گفتگو سے بھی پرہیز کرنا چاہیے۔
- 3۔ چوری نہ کرنا (ستہ): عہد کرنا پڑتا ہے، کہ بلا اجازت کوئی چیز نہیں لے گا۔ اس کے علاوہ گری پڑی چیز اٹھانا، وہ کسے کوئی چیز حاصل کرنا اور تجارت میں ناجائز منافع اور بے ایمانی بھی سع ہے۔
- 4۔ پاک بازی (برنگری): یہ اصول بہادری نے دیا ہے۔ اس میں اپنی صست و عفت کی حفاظت اور دوسروں کو شادی پر آمادہ کرنا ضروری ہے۔ اس کے علاوہ فحش گفتگو سے پرہیز لازم ہے۔
- 5۔ ذخیرے سے بے رخصی (اپری گرو): ذیادی اشیا، دولت اور جائیداد سے بے رخصی ضروری ہے۔ سادھوں کے لیے صرف چند چیزوں کی ملکیت کافی ہے جس کے گریتی جیزوں کو اجازت ہے کہ وہ اپنے خاندان کی پرورش کے لیے مدد و مال و دولت رکھ سکیں۔

یہ بنیادی عہد کرنے کے علاوہ سات فروعی عہد بھی عام جیسی کو کرنے پڑتے ہیں مثلاً وہ ایک خاص فضالی حد سے اور پرنسیس جائے گا، وہ مدد و دعا لے میں رہے گا اور میئنے میں چار خاص دنوں کے روزہ رکھے گا، کھانے پینے کی چیزوں سے ایک حد تک الحف اٹھائے گا اور سادھوں کو کھلانے بغیر خود کھانا نہیں کھائے گا۔

عام جیسی کے لیے یہ بھی تجویز کیا گیا ہے کہ عمر کے آخری حصے میں یا کسی جان لیوا یہاری میں فاتتے سے خود کشی کا عہد کرے۔ یہ اس کے لیے قابل تحریف موت ہوگی۔

سادھوں اور سادھتوں کے لیے اور بھی کڑا اخلاقی معیار رکھا گیا ہے۔ وہ ذاتی ملکیت میں صرف خیرات مانگنے کے وہ برتن (ایک کھانے اور دوسرا پینے کے لیے)، تین ان سلے کپڑے (محرومتوں کے لیے چار کپڑے) اور ایک جھاڑو رکھ کر کاہے۔ وہ آنے والے کل کے لیے کچھ جمع نہیں رکھ سکتے۔ ان کے لیے رات کے وقت چلانا پھرنا اور کچھ کھانا منع ہے۔ مردوں اور عورتوں کے لیے سرمنڈوانا لازم ہے۔ اس کے علاوہ پانچ قسم کے ضبط قص، پانچ قسم کی احتیاطیں، بارہ قسم کے مرائبے، بائیس قسم کی تکلیفیں سہنا اور پانچ قسم کی دیا خصیں کرنا بھی ضروری ہیں۔

## مشن

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 مہا در کے حالات زندگی تفصیل سے لکھیں۔
- 2 جیمن مت کے پانچ اخلاقی اصول بیان کریں۔
- 3 درج ذیل پر فوٹ لکھیں۔

(الف) خود بھلی (ب) جواہر علاش (ج) اہنا (ب) محضرا جوابات لکھیں۔

- 1 جیمن مت کی معروف مذہبی شخصیات کے نام لکھیں۔
- 2 مہا در کا اصل نام کیا تھا؟
- 3 مہا در کے مخفی کیا ہیں؟
- 4 جیمن مت کی تعلیمات کے دو اہم پہلو کوں سے ہیں؟
- 5 مہا در نے کہاں وفات پائی؟
- (ج) درست جواب کی نشاندہی کریں۔
- 1 چھٹی صدی قبل مسیح میں پیدا ہوئے۔

(ا) زرتشت (ب) مہا در (ج) گوتم بدھ (د) تیون مہا در کا مطلب ہے؟

- (ا) بڑی شخصیت (ب) مذہبی رہنا (ج) عظیم ہیرد (د) مذہبی پیشووا
- 3 جیمن مت میں خود بھلی سے مراد ہے؟

(ا) دماغ کا ضبط (ب) زبان کا ضبط (ج) جسم کا ضبط (د) تیون جیمن مت میں اخلاقیات کے اصول ہیں۔

- (ا) تین (ب) پانچ (ج) سات (د) نو
- 5 جیمن مت میں سادھوؤں اور سادھنوں کے لیے منع ہے۔

(ا) ذاتی ملکیت رکھنا (ب) رات کو چلانا پھرنا (ج) رات کو کھانا (د) الف، ب، ج

(و) کالم الف کا ربط کالم ب سے کریں اور جواب کالم ج میں لکھیں۔

| کالم (ج) | کالم (ب)     | کالم (الف)    |
|----------|--------------|---------------|
|          | اہم          | بہادری        |
|          | پر شوانا تھے | خود بیٹھی     |
|          | ورود ہان     | بیش رو        |
|          | دہانگ کا خط  | قدیم ہیں مادر |
|          | وشاں         | عدم اشہد      |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

بہادری کے سوائی کوائف کا چارٹ تیار کر کے کرو جماعت میں آورپزاں کریں۔

نقشے میں ان ممالک کی نشان دہی کریں جہاں جیسیں مت کے چیزوں پر ہتے ہیں۔

(و) اسامدہ کے لیے ہدایات:

طلبہ کو جیسیں مت میں چیز ٹھکر اور سادھوؤں کے بارے میں زیپر معلومات دیں۔



## اخلاق و اقدار

### خدا کی عظمت

جس طرح انسان اور محب کا گمراحتیل بیش سے رہا ہے اسی طرح خدا کی ہستی کا شعور بھی بیش سے انسان کی فطرت کا حصہ ہے۔ تاریخ کے ہر دور میں فلسفی، اور ب۔ سائنس میں اور دوسرے والشور ان سوالات پر غور و فکر کرتے رہے ہیں کہ کائنات کا بنانے والا کون ہے؟ اس کی صفات اور احتیارات کیا ہیں اور انسان کا اس کائنات میں کیا مقام ہے؟ ابتداء میں خدا کی ہستی برقراری کا تصور ہوا اور انسان اُسے مختلف ناخن سے یاد کرتا تھا۔ البتہ سایی نماہب (یہودیت، مسیحیت اور اسلام) میں خدا تعالیٰ کا تصور اور اس کی ذات اور صفات بہت واضح ہیں۔ ان نماہب کے مطابق خدا تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا اور اسے زمین پر آباد کیا ہے۔ خدا کا یہ تصور آج بھی دنیا کی آبادی کا بڑا حصہ تیک کرتا ہے۔

انسان ہر روز ایسے بے شمار مناظر دیکھتا ہے جو خدا کے وجود اور اس کی عظمت کی گواہی دیتے ہیں۔ ایسا ہر اروں سال سے ہوتا چلا آ رہا ہے۔ یہ ساری کائنات ایک لفڑ کے تحت چل رہی ہیں۔ سورج، چاند اور ستارے اور کائنات کا ذرہ ذرہ ایک لفڑ میں پردازے ہیں کہ لمحوں کی تاخیر ہو تو ساری دنیا کا انعام و رہام برہام ہو جائے۔ یہ سب کچھ بغیر کسی بنانے والے اور چلانے والے کے لیکن نہیں، اگر غور کیا جائے تو انسان کی پیدائش اور ساخت میں خدا کی عظمت کی ہزاروں روشن ولیں موجود ہیں۔ ذہی۔ این بارے کی ساخت کی تازہ تحقیقات نے انسان کو جیان گردیا ہے۔ خدا کے وجود اور عظمت پر دلائل دیتے ہوئے ایک مغربی مفکر پالے نے دلچسپ دلیل دیکھ کر ایسا کہا جا سکے کہ وقت کے ساتھ ساتھ حالات کے تغیرتوں سے یہ خود وجود میں آگئی ہے، لیکن ایک گھری کو دیکھ کر ایسا نہیں کہا جا سکتا۔ کائنات کا لفڑ بھلانا لفڑ کے بغیر کسی لیکن نہیں ہے؟ آپ دیکھتے ہیں کہ زمین سے آسمانوں تک ساری کائنات جو ایک لفڑ کے تحت چل رہی ہے یقیناً اس کی پیدا کرنے والی ایک ذات ہے، جو اسے ایک لفڑ، قانون اور ضابطے کے تحت چلا رہی ہے۔ نماہب اس ہستی کی ذات، صفات اور احتیارات کے بارے میں واضح تصور رکھتے ہیں، وہ اسے جو بھی نام دیں یہ بات ملے ہے، کوہ خدا کی عظمت کے قائل ہیں۔

دنیا کے نماہب کو دیکھوں میں تیکم کیا گیا ہے۔ الہامی اور غیر الہامی نماہب۔ الہامی نماہب میں یہودیت، مسیحیت اور اسلام شامل ہیں۔ ان الہامی نماہب میں خدا کی عظمت کا اقرار ہی ان کے ایمان کی بنیاد ہے۔ وہ خدا کو کائنات کا خالق و رب سمجھتے ہیں بلکہ وہ ساری گلکوئی کاپان ہمارے ہے اور بیش بیش سے ہے اور یہ کہ خدا تعالیٰ کی ذات سے بڑھ کر کوئی اور ہستی جامع الصفات نہیں ہے۔

سامیٰ مذاہب کی الہامی کتابوں میں خداۓ بزرگ دبرت کے خالق اور رب ہونے کے بارے میں وضاحت سے بتایا گیا ہے۔ الہامی مذاہب کی تعلیمات کا بنیادی لکھنے خدا کی وحدتیت یعنی توحید ہے۔ اسلام کی اور سے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت موسیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک انسانی پدائیت کے لیے تسلسل سے پیغمبر اور رسول ہیجھے۔ اس ذوبان میں لوگوں نے بھی ہر ہنسی اور رسول سے خدا کی ذات اور اس کی صفات کے بارے میں سوال کیے اور ہر ہنسی اور رسول نے خدا کی عظمت، فضیلت اور اس ذات کی صفات کھوں کھولن کریوان کیے۔

غیر سامیٰ مذاہب میں سے ہندو مت میں خدا (پر ماتما) کا تصور موجود ہے۔ ہندو، رام اور کرشن کو خدا ہی کا اوتار سمجھتے ہیں۔ الہت ہندوؤں کا ایک گروہ دیوتاؤں اور اوتاروں کو خدا مانتا ہے۔ وہ ایک واحد قوت کی کثرت دنائی کے قائل ہیں۔ زرتشت خدا کی توحید کا قائل تھا بلکہ بعض محققین قرآن کی بیانات پر سمجھتے ہیں کہ زرتشت پیغمبر تھا۔ بعد میں جب بکار زیبادا ہوا تو اس کی تعلیمات میں بھی اور بدی کے الگ الگ خداوں کا تصور پیدا ہو گیا۔

گوتم بدھ نے خدا کی ذات، عالم بالا اور بیرون کے غیر قابلی ہونے کے بارے میں سکوت اختیار کیا، لیکن اس کے بیوی دکاروں کے نیب گرد نے اسے خدا ہی کا اوتار سمجھا ہے۔ دور جدید میں سکھ بدھ خدا کی وحدتیت اور توحید کا ایک بڑا چارک ہے۔ بابا گردانگھنے یوں تھے۔ خالص توحید پر نو دیبا ہے۔ مختصر اکہا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی عظمت کا اقرار انسان کی تخلیق سے اب تک تسلسل سے کیا جاتا ہے اور یہیش ہوتا ہے گا کہ انسان اس پاک ذات سے کبھی بے نیاز نہیں ہو سکتا۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیں۔

1۔ "خدا کی ہستی اور عظمت" پر توٹ لکھیں۔

2۔ کون کون سے مذاہب خدا کی ہستی پر یقین رکھتے ہیں؟

(ب) مختصر جوابات لکھیے۔

1۔ سامیٰ مذاہب کون کون سے ہیں؟

2۔ غیر الہامی مذاہب میں خدا کا تصور کیا ہے؟

3۔ الہامی مذاہب کی نیاد کیا ہے؟

4۔ غیر الہامی مذاہب میں توحید پر سب سے زیادہ زور کس مذہب نے دیا؟

(ج) ہر سوال کے چار مکمل جوابات دیے گئے ہیں درست جواب پر سہ کا انشان لگائیے۔

1۔ خدا کی ہستی کا شعور

(ا) انسان مظاہر فطرت سے حاصل کرتا ہے

(ب) انسان غور و فکر سے حقیقت تک پہنچتا ہے

(ج) انسان کی نظرت میں داخل ہے۔

(د) خدا کو ائمے کے بعد آتا ہے۔

2. گھری کو کچھ کائنات کے چلانے والے کا خیال آتا ہے۔ یہ خیال کا ہے۔  
 (ا) ارسطو (ب) پاپے (ج) امام غزالی (د) افلاطون

3. دنیا کے مذاہب ..... قسم کے ہیں۔  
 (ا) دو (ب) تین (ج) چار (د) پانچ

4. بدھت ..... میں شامل ہے۔  
 (ا) سائی مذاہب (ب) الہامی مذاہب (ج) غیر الہامی (د) کسی سے نہیں

5. گوتم پدھنے خدا کی حقیقت کا  
 (ا) اقرار کیا (ب) اکھار کیا (ج) خاموشی اختیار کی (د) پہلے اقرار پھر اکھار کیا  
 (ر) سہن کو خود سے پڑھیے اور غالی جگہ نہ کچھ۔

1. خدا کی حقیقت کا شعرو انسان کی ..... میں داخل ہے۔  
 2. انسان نے ہر دور میں خدا کی ..... تسلیم کی۔  
 3. لوگ تنبیہوں سے خدا کی ..... اور صفات کے بارے میں سوال کرتے رہے۔  
 4. اس زمانے میں ..... مذہب توحید کا بڑا پرچار کرے۔  
 5. انسان خدا کی ذات سے ..... نہیں رہ سکتا۔

(ہ) طلب کے لیے سرگرمیاں  
 1. دو کالم کا ایک چارٹ مرتب کریں، جس میں ایک کالم میں مختلف مذاہب اور دوسرے کالم میں ہر مذہب کے سامنے اس کے خدا کا نام درج ہو۔  
 2. کرسی اور عید القطر کے بارے میں جو تصاویر شائع ہوتی ہیں، اخبارات سے ان تصاویر کا ایک تیار کریں۔  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1. کائنات اور نظام نظرت (سورج، چاند، ستارے، موسم، زمین وغیرہ) کے حوالے سے ان کے بنا نے والے کے بارے میں پچوں کی معلومات میں اضافہ کیا جائے۔



## عبادت گاہوں اور عبادت کے طریقوں کے انسانی روایوں پر اثرات

عبادت گاہیں کیسے وجود میں آئیں اور مختلف مذاہب میں عبادات کے نکام کیا کیا ہیں؟ یہ سب کچھ جانتے کے لیے یہ بات ذہن نشین کر لیں کہ ایک برتر ہستی کا تصور ہمیشہ سے انسان کے ذہن میں رہا ہے اور اسی ہستی کی رضاہوائی سے اطاعت اور عبادت کا تصور پیدا ہوا۔ اب یہ سوال کہ عبادت کیسے کی جائے تاکہ آقا و ماں کی خوشی ہو جائے تو اس طبقے میں خدا نے یونیورسٹی و برٹر کے بھیجے ہوئے یہاں بندوں نے رہنمائی کی، یاد مذاہب کے بانیوں نے یہ فریضہ برائجام دیا۔ جب انسانوں نے مل کر عبادت کرنا چاہی تو عبادت گاہیں قائم ہوئیں۔ یہ عبادت گاہیں مذاہب کے ماننے والوں کے عبادت کے طریقوں اور ضرورت کے مطابق ہائی ہوئی ہیں۔ آج دنیا بھر میں مختلف مذاہب کی لاکھوں عبادت گاہیں موجود ہیں جن میں ہر روز کروڑوں انسان عبادت کرتے ہیں۔ اس لیے اب ہم چنانچہ مذاہب کی عبادت گاہوں اور عبادت کے طریقوں کا مختصر اذکر کرتے ہیں۔



مندر

## الف۔ ہندو دھرم اور عبادت

ہندو مت کے مطابق یہ دنیا آنے والی زندگی کے لیے چاری کی جگہ ہے اور عبادت آنے والی زندگی کی چاری میں راہنمائی اور مد فراہم کرتی ہے۔ یہ عبادت دنیاوی ضرورتوں کی طلب کا ایک انداز ہے۔ ہندو مت میں عبادت گاہ کو "مندر" کہتے ہیں۔ ان مندروں میں سورتیاں سجائی ہوئی ہیں۔ مندر کو خدا کا گھر تصور کیا جاتا ہے۔ یہاں رکھی ہوئی سورتیاں خدا کی صفات کی نمائندگی کرتی ہیں۔ جس کی سورتی کو یہاں سجائی جاتا ہے، وہیں اس کا استقبال اور سیوا کی جاتی ہے۔ مثلاً شری رام چندر مہاراج، شری کرشن مہاراج، شری شیو ٹھکر، ہنومان دیوتا، ویوی ماتا اور دیگر سورتیاں۔ یہ مندر چھوٹے ہوئے کی تھم کے ہوتے ہیں۔ گھروں

میں بھی عبادت گا ہیں ہوتی ہیں۔ ہرے گھروں میں عبادت کا ایک الگ کرو ہوتا ہے اور چھوٹے گھروں میں گھر کا کوئی گوشہ عبادت کے لیے مخصوص ہوتا ہے۔ سورتیں زیادہ تر گھروں میں ہی عبادت کرتی ہیں۔ مندروں کے علاوہ کچھ اور مقامات بھی ہندوؤں کے لیے نہایت مقدس ہیں جیسے ورانی اور ہری دوار (انگا کے کنارے) اور غیرہ۔ مختلف مقامات جہاں مخصوصی مذہبی تقریبات ہوتی ہیں۔ وہ بھی عبادت کا ہیں تصور ہوتی ہیں۔ کنجھ کا میلابھی ایک مقدس تھوار ہے۔ جو تین سال بعد چار جگہوں پر باری باری لگتا ہے۔ ہندو بعض چانوروں مثلاً گئے، بندروں، سانپ دغیرہ کوئی مقدس سمجھتے ہیں اور ان کی سبوا کرنا عبادت تصور کیا جاتا ہے۔ انگا میں اشنان کوئی عبادت سمجھا جاتا ہے۔ انگا محل سے اشنان کرنے سے آدمی پور ہو جاتا ہے۔

ہندو مت میں عقائد کی رنگارنگی ہے اور ان کے کئی مذہبی فلسفے ہیں۔ اس لیے ہر ایک کا تصور عبادت الگ ہے۔ مثال کے طور پر فلسفہ یوگ میں جسمانی ریاضتوں کا داخل زیادہ ہے۔ فلسفہ دیانت میں مراثیتے اور خور و فکر سے عرفان حاصل کرنے پر زور ہے۔ مندروں میں سورتیوں کی پوجا کی جاتی ہے۔ قصص و سرور، تالی جیٹنا اور گاتا بھاجانا ہندو مت میں عبادت کا حصہ ہیں۔ اسی طرح بھگن گاتا، سورتیوں کی سبوا، چانس جلانا اور تربانی بھی عبادت کا حصہ ہیں۔ عموماً لوگ مندر میں پھول اور پھل لے کر جاتے ہیں۔ مندل اور چادل بھی سورتیوں کو اپنے (پیش) کیے جاتے ہیں۔ سورتی کی گروں میں پھولوں کی والا اہلی جاتی ہے اور چانس جلانے کے اور گرد چکر لگانے جاتے ہیں، جسے پر کرتا کہتے ہیں۔

ہندو مت میں صحیح اٹھ کر روزانہ اشنان کرنا عبادت کا حصہ ہے۔ اس کے بعد گھر یا مندر میں بیٹھ کر پوجا کرتے ہیں۔ دیوبی دیوتاؤں سے مودا نہ سلوک کیا جاتا ہے۔ عبادت میں پھول، پھل، غلہ اور کچھی لٹکر کے لیے پیش کیے جاتے ہیں۔ نظر قم بھی دا ان وہرم کی جاتی ہے اور کہیں کہیں چانور بھی بحیث چڑھانے جاتے ہیں۔ یہ نذرانے خود یا پھر پر وہست کے ذریعے چڑھانے جاتے ہیں۔

ہندو مت میں عبادت انفرادی طور پر کی جاتی ہے البتہ بھگن اور دیگر مذہبی گیت گروپ کی ٹھکل میں جوش و خروش سے گائے جاتے ہیں۔ کچھ رسمات حرف سکرت کے عالم اور پر وہست ہی سر انجام دیتے ہیں۔ یہ عام طور پر بہمن ہوتے ہیں۔ ہندو مت میں بہمن کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ گھروں اور مندروں میں عبادت، مذہبی تقریبات اور دیوتاؤں کے ساتھ معاشرات میں وہ نمائندگی کرتے ہیں۔ ہر ہندو میٹنے کی گیارہ اور بارہ تاریخ کو بہمن روزہ رکھتے ہیں اس طرح سال میں چوتھیں روزے پتے ہیں۔ بعض کائک کے ہر دو شیب کو بھی روزے رکھتے ہیں۔ اسی طرح ہندو جوگی چاند کشی کے دنوں میں کھانے پینے سے پر بہر کرتے ہیں۔

گھروں میں جہاں سورتی بھی جاتی ہے وہ جگہ پور بھی جاتی ہے۔ عبادت میں سورتیوں کو ٹھکل دیا، مقدس اشنان انگا (ٹھکل)، کافور جلانا اور گھنٹی بجانے کے کام شامل ہوتے ہیں۔ دعا کیں بھی ماگی جاتی ہیں اور خوراک کی تربانی بھی دی جاتی ہے۔ سورتیوں کو پھولوں اور زیورات سے بھی آرائست کیا جاتا ہے۔ قصص و سرور کو بھی عبادت کا حصہ سمجھا جاتا اور مندروں میں قصص و سرور کی عبادت کے لیے باقاعدہ سچ بھی سجائے جاتے ہیں۔

## ب۔ بدھ مت اور عبادت

بدھ مت میں بزرگ و بر تھتی یا خدا کا تصور موجود نہیں اور زیاداری سے بھی پر بیز کیا جاتا ہے تو کسی سے بھی کچھ مانگنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اس لیے عبادت کیوں کی جائے؟ لیکن تمام فطرت ایک خاص انداز میں چال رہا ہے اور اسے سارے انسان میں کریمی بدل نہیں سکتے۔ بدھ مت میں اخلاقی تعلیمات پر زور ہے، نجات اور نروان حاصل کرنے کے لیے غور و فکر اور مراثیہ خود کی قرار دینے گے ہیں۔



بدھا نیبل (وہاڑا)

انسان کو پوچھا کے لیے "اللہ" چاہیے چنانچہ بدھ مت کے مہماں فرستے نے بدھ مت کے تصور والے کی کی کو دور کر دیا۔ وہ بدھا کو غالب ہستی مانتے ہیں۔ یہ ماننے کے بعد اسے بلانے اور پکارنے کا تصور پیدا ہوا۔ جس سے پھر عبادت کا جواہرلیگیا۔ اب بدھ مت میں گیا، راہبوں نے پوچھوں کی جگہ لے لی اور خانقاہیں مندر میں گئیں۔ بدھ مت میں عبادت گاہ کو دہارا کہتے ہیں۔ بھاک، کولیوں، کیٹھی اور رنگوں میں دو منزلہ خانقاہیں موجود ہیں۔

بدھوں کا جنایتاً گروہ اپنے پر اپنے عقائد پر آج بھی قائم ہے۔ اس لیے ان کے ہاں کسی خدا کا تصور موجود نہیں ہے۔ وہ بدھا کو اتنا دا اور کامل انسان مانتے ہیں۔ اس فرستے کے سر و کار آج بھی جزوی مہمیں موجود ہیں۔ فرائض "نماہ" سر انجام دیتا ہے۔ بدھ مت کے ماننے والوں کا عقیدہ ہے کہ لامہ خبیث قوتوں کو بچانے کی قدرت رکھتا ہے۔ سری لنکا میں بدھ کے تمثیلات کی پوچھا کی جاتی ہے۔ جس کے لیے لوگ خاص جگہ پر اکٹھے ہوتے ہیں۔ راہب مقدس کتاب پڑھ کر سناتا ہے۔ یہ عبادت خاص تہواروں یا چاند کی پہلی تاریخ کو کی جاتی ہے۔ بدھوں کے ہاں روزہ بھی رکھا جاتا ہے۔ بدھ مت میں مراثیہ اور نجات کے لیے آبادیوں سے دور جنگلوں اور غاروں میں گیان حاصل کرنا پڑتا ہے اس لیے بھکشو آبادیوں سے دور رہتے ہیں۔ جو بھکشو بذنا چاہے، اسے زیاداری ترک کرنے کا عہد کرنا پڑتا ہے۔ وہ چوری، زنا، جھوٹ، رقص، ہر دسے گریز کرتا ہے۔ نیز دوپھر کے بعد کھانا کھانے سے بھکشو کو پہنچا ہوتا ہے۔

خیرات مانگنا بدھ مت میں عبادت کا حصہ ہے چنانچہ غاروں میں رہنے والے بھکشو بھی یہ فرض پورا کرتے ہیں۔ بر سات میں بدھ ماہر نہیں نکلتے اور مقدس کتاب پرستے رہتے ہیں۔

## زرتشت اور عبادت

زرتشت آتش پرست ہیں اور ان کا عبادت خانہ "آتش کده" کہلاتا ہے۔ ان کے ہاں عبادت نہایت سادہ، اور ہر چشم کی چیزوں سے خالی ہوتی ہے۔ وہ پانی، ہوا اور آگ کو زیارتی قوت کے مظاہر تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن سندھر یا ہوا کو سامنے رکھنا مشکل ہی نہیں بلکہ ناممکن بھی ہے۔ اس لیے وہ آگ کو سامنے رکھ کر پرستش کرتے ہیں۔ وہ آگ کے سامنے مقدس مختر گاپتے رہتے ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ اس طرح خبیر درجوں کا ذریعہ روت جاتا ہے۔ یا آگ عموماً صندل کی لکڑیوں سے جاتی جاتی ہے۔



زرتشتوں کی عبادت گاہ

زرتشت آگ کی عظمت کا یہ جواہ بھی پیش کرتے ہیں کہ آگ سامنے رہے تو انسان کو پنا انجام کا ریا درہتا ہے کہ وہ صرف راکھ کا ڈھیر ہے۔ جندو پاک میں زرتشت پارسی کہلاتے ہیں۔ پارسیوں کے ہاں خدمت خلائق اور خیرات دینے کو بہت اہمیت دی جاتی ہے۔ زرتشت کے پیر و کار ایران میں بھی پائے جاتے ہیں۔ روزہ اور زکوٰۃ کا تصور صرف اسلام کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ دیگر دن اہب میں بھی یہ عبادات شامل ہیں۔ پارسیوں میں روزہ موجو دھما اور نمایمی پیشواؤں کے لیے روزہ رکھنا لازم تھا۔

## د۔ مسیحیت اور عبادت



گرجا

مسیحی مذہب کی تاریخ دو ہزار سال پرانی ہے اور مسیحیوں کی تعداد دنیا میں سب سے زیادہ ہے۔ ان کی عبادت گاہ کو چرچ یا گرجا گھر کہا جاتا ہے۔ یہ مسیحی مذہب کی عبادت گاہ بھی ہے۔ یہ گمارت مستطیل اور بیس ہوتی ہے۔ ان کے باہم عبادت اس قربانی کا شکرانہ ہے جو یسوع مسیح نے تمام انسانوں کی نیجات کے لیے دی ہے۔ مسیحی مذہبی رسومات کے مطابق اجتماعی عبادات گرجا گھروں میں مذہبی رہنمائی قیادت میں ادا کی جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ گھر میں یا عبادت گاہ سے دوری کی بناء پر، پاک قربانی کے علاوہ، انفرادی، انفرادی عبادت، یا شخصی دعا، بخششیت مسیحی کسی جگہ پر بھی ادا کی جاسکتی ہے جبکہ پاک قربانی کی عبادت صرف گرجا گھر میں پا دری کی راہنمائی میں ہی ادا کی جاتی ہے۔ عام مسیحی پاک قربانی کی عبادت ہمیں میں کی جماعت (کیسا) کی قیادت میں کر سکتا ہے۔

مسیحی ابتداء میں یہ کل سیمانی اسی میں عبادت کرتے تھے۔ پہلا گرجا گھر یہ ٹھیم میں تعمیر ہوا۔ اتوار کاران عبادت کے لیے مقرر ہے۔ اس روز ان تمام ممالک میں چھٹی ہوتی ہے جہاں مسیحیوں کی اکثریت یا حکومت ہے۔ عبادت کے طریقوں میں حم خوانی، پتھر اور عشاٹے ربانی زیادہ اہم ہیں۔

1۔ حم خوانی: حم خوانی کے لیے مسیحی ہر چیز گرجا گھر میں اکٹھے ہوتے ہیں اور وورانی حلاوت میں تمام لوگ کھڑے رہتے ہیں اور آخر میں گھٹتے جو کا کرونا کی جاتی ہے۔ مسیحی عبادات کا ایک حصہ گیتوں یہی ٹھیل میں ادا کیا جاتا ہے۔

2- پھر کے لفظی معنی پانی میں ڈالنا، ڈبوانا ڈکھانا۔ سمجھی مذہب کارکن بچے کے لیے پھر لینا ضروری ہوتا ہے۔ پھر دینے کے طریقوں میں کچھ عوامی فرقے اور باتی فرقوں میں اختلاف موجود ہے۔ کچھ عوامی فرقے کی وجہ سے بچے کو والدین کی موجودگی میں پھر کی رسم کے ماتحت مخصوص دعائیں پڑھتے ہیں۔ بچے کے سر پر تھوڑا سا پانی ڈال کر، یہ رسم ادا کرتے ہیں۔ پانی کا استعمال طہارت اور پاکیزگی کی علامت ہے جبکہ پرائیٹ فرقے میں پھر دینے سے پہلے ہر شخص کو سمجھی تعلیمات سے آگاہ کیا جاتا ہے اور اس فرقے میں پادری بالغ شخص کو پھر دے کر کیساں میں شامل کرنے کی رسم ادا کرتے ہیں۔ اس فرقے کے مطابق پھر لینے والے شخص کو دعا کرتے ہوئے بکھل طور پر ایک بار پانی میں ڈبو جاتا ہے۔ اور یہ تصور کیا جاتا ہے کہ اس شخص کو بکھل طور پر دھوکر گناہوں سے پاک کر دیا گیا ہے۔ اور اب وہ سمجھی مذہب کارکن بن گیا ہے۔

3- عشاۓ ربانی: اس میں یہوں سچے کی تربانی کی یاد میں عبادت کی جاتی ہے۔ تو اور کے روزگر جامگروں میں دعاؤں کے بعد روتی اور جامگروں کے رس پر، کہتے مانگی جاتی ہے۔ پادری نجات کے لیے دعائیں مانگتا ہے اور یہ روتی اور جامگروں کا رس حاضرین میں تقسیم کر دیا جاتا ہے۔ پاک روتی اور جامگروں کا رس مانے کھلانا ہے۔ بعض خلقوں میں عبادت کے بعد باہمی میل جوں کے لیے سمجھی اپنے گھر سے لایا ہوا کھانا مل کر کھاتے ہیں۔

سمجھی کر مس اور ایسٹر کے تھواروں پر خصوصی عبادات کرتے ہیں۔ معروف دنی خلقوں میں عبادت کی وفات کے دن مناتے ہوئے ان کی مثالی زندگیوں پر خور و لکڑ کیا جاتا ہے۔ سیکھوں کے ہاں بھی روزے ہیں۔ حضرت یہوں سچے نے جنگل میں چالیس دن روزہ رکھا۔ حضرت یہوں سچے نے غیب دی کہ جس کے پاس جو پکھے ہے وہ اللہ کی راہ میں دے دے۔ انہوں نے خود بھی اپنی اور اپنے رفیق کی طرف سے آدھا ھتھ ایک زکوٰۃ دی۔

## و۔ اسلام اور عبادت

اسلام میں عبادت کا تصور نہیں دیکھا جاسکتے، بلکہ اسے جتوں اور انسانوں کی تخلیق کا واحد مقصود قرار دیا گیا ہے۔ ہر کام جو خدا تعالیٰ کی نشانے کے مطابق، اس کی رضا جوئی اور حکم کی قیصل میں کیا جائے وہ عبادت ہے۔ کسان کا کاشکھری کرنا، معلم کا پڑھانا، طلبہ کا علم حاصل کرنا، تاجر و کاروبار کرنا۔ جب تک یہ سب کچھ اسلامی احکام کے مطابق ہے، تو یہ سب عبادت ہے۔ بعض عبادات فرض کی گئی ہیں۔ ان عبادات کے ادا کرنے کی جگہ، وقت اور طریقہ کار، بھی مقرر کر دیا گیا ہے۔

عبادات میں نماز اہم فریضہ ہے۔ جو ہر بالغ مرد و عورت پر فرض ہے۔ خواتین عموماً گھر پر نماز ادا کرتی ہیں جب کہ مردوں کو نماز باجماعت قائم کرنے کا سمجھ دیا گیا ہے۔ سمجھی عبادت گاہ (مسجد) میں جا کر باجماعت نماز ادا کریں۔ نماز مسجد میں ادا کی جاتی ہے جو آہادی کی ضرورتوں کے مطابق تیار کی جاتی ہے۔ اسی طرح جمع کی نماز جامع مسجد (بڑی مسجد) میں ادا کی جاتی ہے۔ نماز جماعت ہر مسجد میں ادا نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ اس کی خاص شرائیاں ہیں۔ نماز کے لیے باوضو ہونا، بدن اور کپڑوں کا پاک ہونا ضروری ہے۔ پانچ نمازوں (فجر، ظہر، عصر، مغرب) اور عشاۓ کے پڑھنے کے اوقات بھی مقرر ہیں۔ نماز کے چودہ فرائض

ہیں۔ سات فرائض نماز سے پہلے پورے کیے جاتے ہیں جسی بدن پاک ہونا، لباس کا پاک ہونا، نماز کی جگہ کا پاک ہونا، ستر میں ہونا، نماز کا وقت ہونا، قبلہ رو ہونا اور تیت کرنا۔ سات فرائض نماز کے اندر ادا کیے جاتے ہیں ان میں عجیب تحریف (لماز شروع کرتے وقت اللہ اکبر کہتا) قیام کرنا، قرأت کرنا، رکوع، بجہہ اور قعدہ کرنا نیز سلام سے نماز ختم کرنا۔



### بھر

روزہ دوسری بڑی عبادت ہے، جس میں صحیح صادق سے غروب آفتاب تک ہر بالغ مسلم مرد و عورت کو کھانے پینے سے روکا گیا ہے۔ نماز کی طرح روزے کی بھی شرائط ہیں۔ زکوٰۃ سال میں ایک دفعہ ادا کی دی جاتی ہے اس کا نصاب مقرر ہے۔ زکوٰۃ بچتوں پر ایک سال بعد ادا کی جاتی ہیں۔ زکوٰۃ کے بارے میں قرآن اور حدیث میں مفصل احکام موجود ہیں۔ یہ عبادت ہے اور معاشی مسائل کا ایک حل بھی۔ یہ صرف ان لوگوں پر فرض ہے جو صاحب نصاب ہوں۔ یہ ایک پر فرض نہیں۔ مسلم آبادی و طرح کے افراد پر مشتمل ہوتی ہے، زکوٰۃ دینے والے اور زکوٰۃ لینے والے۔ اسی طرح جو ان لوگوں پر فرض کیا گیا ہے جو صاحب استطاعت ہوں۔ یہ زندگی میں ایک بار فرض ہے۔ یہ مقررہ دنوں میں ادا کیا جاتا ہے۔ یہ مسلمانوں کا عالی احتجام ہے۔ خانہ کعبہ جو کہ کرم میں ہے وہ مسلمانوں کی سب سے بڑی اور اہم عبادت گاہ ہے۔ دنیا بھر کے مسلمان اسی مرکز کی طرف مند کر کے روزانہ اپنی نمازیں ادا کرتے ہیں۔

اسلام میں اللہ تعالیٰ کے تمام احکام کی تکمیل کرنا عبادت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اس سے خوش ہوتا ہے۔ اللہ کے آخری نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عبادت کے تمام طریقوں پر عمل کر کے دکھلایا۔ دوسروں کی مالی مدد کرنا بھی صدقہ وغیرہ دیناء، سلام کہنا، دوسروں کے بارے میں اچھی سوچ رکھنا اور خدمت خلق، سب کا شمار عبادت میں ہوتا ہے۔ دوسروں کی بھلانی چاہنا، ہمسایوں، مسافروں، تیکھوں اور بیواؤں کی مدد ادا کرنا، والدین کی بے لوث خدمت اور یتیگی کی راہ پر چلنے کی تلقین کرنے کا شمار بھی عبادت میں ہوتا ہے۔ الغرض اسلام میں عبادت کا مفہوم بہت وسیع ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی بجا آوری اور خدمت خلق کا ہر کام عبادت ہے۔

## ۵۔ سکھ مذہب اور عبادت

سکھ مذہب میں عبادت گاہ کو ”گرودوارہ“ کہتے ہیں۔ یہ روحانیت کی تربیت رکھنے والوں کے لیے معرفت کا مرکز، بھوکوں کے لیے خواراک کا مرکز، پیاروں کے لیے شفاقت، خواتین کے لیے ناموں اور عزت کے تحفظ کا قلعہ اور مسافروں کے لیے پناہ گاہ ہے۔ میکن عبادت کا مرکز گردوگر تھا صاحب ہی ہے، جو سکھوں کا مرکز ہی نہیں بلکہ روحانیت کا مرچشمہ بھی ہے اور وہ اسے زندہ گرد اور سچا پاٹا شاہ مانتے ہیں اور اسی سے رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔ 1430 صفحات پر مشتمل اس کتاب میں 5894 فہد ہیں۔ اس کے موضوعات میں توحید، توہن، توبہ، شرک سے ممانعت، آثرت پر ایمان اور بہت سے دوسرے موضوعات شامل ہیں۔ ہر عبادت میں اسی سے فہد پڑھے جاتے ہیں۔



گرودوارہ

انقرادی عبادت میں ذات الہی کی حمد و شایانام سخن (ذکر الہی) بنیاد ہے۔ دنیا کے کاموں میں صورف سکھوں ایک دیگر دیگر بنرن کرتے ہیں۔ گنج سویرے انہوں کراشنا کر کے گردوگر تھے صاحب سے منتخب کام پڑھتے ہیں۔ پانچ بانیوں کا لازماً پانچ کرتے ہیں۔ بعد ازاں سکھوں کے لیے مکبو ہو کر یادِ الہی میں مخور ہتے ہیں۔ سکھوں کے ہاں کیرتن بھی ذکرِ الہی ہے، جس میں مل کر موہنیتی کے ساتھ گربانی پڑھی جاتی ہے۔ جسے تربیت یافتہ اور خوش اخان ان لوگ پڑھتے ہیں۔

گردودارے میں صبح و شام عبادت کی جاتی ہے۔ وہاں جانے سے پہلے غسل کرنا ضروری ہے۔ گردودارے میں داخل ہو کر سر جھکاتے ہیں۔ بیڑھیاں چڑھنے سے پہلے جوتے اتار دیئے جاتے ہیں اور مردو خواتین سرڈھانپ لیتے ہیں۔ بعد ازاں اس چبوترے پر بیٹھ جاتے ہیں، جہاں گردوگر تھے صاحب کا پانچ ہو رہا ہوتا ہے۔ وہ صرف اس پانچ پاٹا شاہ کے حضور ہجھتے ہیں اور نیازِ انگر کے لیے بیٹھا (نیاز) دیتے ہیں۔ عموماً گنج سکھ میں صاحب اور شام کو رہ راس صاحب اور کیرتن کا پانچ کیا جاتا ہے۔ ہرے گردوداروں میں خاص گر تھی صاحبان ہوتے ہیں۔ ورنہ کوئی بھی گر سکھ گربانی کا پانچ کر سکتا ہے۔ اختتام پر ارواس (دعا) کھڑے ہو کر کرتے ہیں۔ آخر میں پرشاد (تیرک) تقسیم ہوتا ہے۔

گردوگر تھے صاحب کا پانچ عبادت کی روح ہے۔ جس چکر یہ پانچ ہوا سے ”در بار صاحب“ کہتے ہیں۔ گردودارہ ہو یا مگر، اس زندہ پاٹا شاہ کے لیے الگ کرہ مخصوص ہوتا ہے، جہاں موسم کے مطابق سختی یا گری کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ در بار صاحب میں موجود گردوگر تھے صاحب کو مردی سے گھنوترا رکھنے کے لیے بیڑھلاتے جاتے ہیں اور گری کی شدت سے بچانے کے لیے سکھوں اور ائمہ کنڈا شیخ کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ در بار صاحب کے تھوس اور احترام کو قائم رکھنے کے لیے وہاں عبادت کے علاوہ کوئی اور کام نہیں کیا جاتا۔

## مشق

(الف) منصل جوابات لکھئے۔

- 1 مخفف نماہب میں عبادت کی بنیاد کیا ہے؟ نیز یہ تائیکیں کہ ان نماہب کی عبادت گاہیں کون کون ہیں؟
- 2 ہندو مت میں عبادت کے طریقے کون کون سے ہیں؟
- 3 سیجت میں عبادت کے کون کون سے طریقے موجود ہیں؟
- 4 پدھر میں کے مانے والے کیسے عبادت کرتے ہیں؟
- 5 اسلام میں نقاوم عبادت کی وضاحت کریں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 مخفف نماہب میں عبادت کا مرکزی تصور کیا ہے؟
- 2 عبادت کے طریقے کس نے بتائے ہیں؟
- 3 ہندو دن کا سب سے مقدس مقام کون سا شہر ہے؟
- 4 پدھر میں کفرتے میں خدا کا تصور موجود ہے؟
- 5 سیجت کے پتھر سے متعارف کرائے؟
- 6 اسلام میں عبادت کا جامع تصور کیا ہے؟
- 7 سکھت میں عبادت کی روح کیا ہے؟
- 8 درست جواب پر ۷ کائناتان لگائیں۔

-1 ہندو مت کے مطابق یہ دنیا..... ہے۔

((ل) امتحان گاہ

(ب) دھکوئی کا گھر

((ج) قید خانہ

(د) آنے والی زندگی کے لیے تیاری کی جگہ

-2 ہندو مت میں اشنان کرنا..... ہے۔

((ل) صفائی کا تھاٹا

(ب) عبادت کا حصہ

((ج) نظری ضرورت

(د) سوکی حالات کی مجبوری

-3 پدھر میں خبرات مانگنا..... ہے۔

((ل) زندگی کی اہم ضرورت پوری کرنا

(ب) زندگی کے آسان ذریعہ

((ج) عبادت کا حصہ

(د) پورتا نے

زرتشت مذہب میں آگ کی پرستش اس لیے کی جاتی ہے کہ ..... 4

(ا) آگ یعنی قدرتی نور خدا کی پرستی ہے۔ (ب) انسان کو انجام یادو لاتی ہے  
 (ج) پانی ہوا کی نسبت سامنے رکھنا آسان ہے (د) اب، ح  
 مسیحیت دنیا کا پبل اگر جاگر ..... میں تغیر ہوا۔ 5

(ا) اسلامی (ب) قبطیہ (ج) یہودیم (د) فلسطین  
 کالم (الف) کاربلا کالم (ب) سے بچیو اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔ (ر)

| کالم (ج) | کالم (ب)    | کالم (الف)   |
|----------|-------------|--------------|
|          | مسجد        | اہمیتی عبادت |
|          | دہارا       | ہندو مت      |
|          | گرجا        | مسلمان       |
|          | عبادت گاہیں | زرتشت        |
|          | گردوارہ     | ہدھمت        |
|          | آتش کارہ    | مسیحیت       |
|          | مندر        | سکھ مت       |
|          | وکل سیمانی  |              |

(و) طلب کے لیے مرکزیں  
 پہلوں کو عبادت کے طریقے سمجھانے کے لیے تصویری چارٹ ملتے ہیں۔ ایسے چارٹ اکٹھے کریں اور کرہ جماعت میں  
 ایک نمائش کا اہتمام کریں۔ 1  
 اثربیت سے عبادت کے طریقوں کی تصاویر لے کر انہیں نمائش کا حصہ بنائیں۔ 2  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات: 1  
 طلب کو عبادت کے جامع تصویر سے آگاہ کریں۔ 2  
 طلب کو بتایا جائے کہ عبادت میں یک سوئی، انہاں اور خشوع و خضوع کی کیا اہمیت ہے؟



## عبادت کے انسانی زندگی پر اثرات (مذاہب عالم کی روشنی میں)

مذاہب کی تاریخ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ ہر مذہب اپنے نظام عبادت کے ذریعے انسان کو اندر سے بدلنا چاہتا ہے۔ الہامی مذاہب کا سرچشمہ خدا یہ ہرگز وہ ترکی ذات ہے۔ اسی نے انسان کو پیدا کیا جبکہ انسان نے الہامی بدیالیات کی روشنی ہی میں زندگی کے سفر کا آغاز کیا۔ خدا یہ ہرگز برتر نے جب دیکھا کہ انسان خود خوبی کا شکار ہو کر قلم اور سرگشی پر اتر آیا ہے اور نہ صرف دوسروں کے حق غصب کرنے لگا ہے، بلکہ اپنے خالق کی اطاعت سے بھی عاری ہو گیا ہے، تو اس نے پے در پے اپنے نبی اور رسول سمجھتا کہ انسان اپنے خاطر و نیت پر اور اور است پر قائم ہے۔ اسی طرح جب معاشرے کی اصلاح کرنے والوں نے دیکھا کہ انسان بھلک گیا ہے، تو انہوں نے کچھ اخلاقی ضابطے مقرر کر کے یہ مذہب کی بنیاد رکھی اور انسان کی اصلاح کرنا چاہی، تاکہ معاشرے میں اچھی اقدار پر والی چیز ہمیں اور برائی کا خاتم ہو۔

عبادت کے کسی بھی نظام کی بنیاد عقائد پر ہوتی ہے جبکہ ان عقائد کا انسانی نفیاں سے گھر اتعلق ہوتا ہے۔ جس طرح فرم، خوف اور خوشی انسانی زندگی پر گھمے اثرات مرج کرتے ہیں، اسی طرح ایمان اور عقائد بھی انسان کی داخلی یقینت کو بدلتے ہیں۔ ایک انسان جو خود کو گناہوں سے آلوہہ محسوس کرتا ہے اور مایوسی کا شکار ہوتا ہے، جب وہ اپنے سارے گناہوں کو تسلیم کرتے ہوئے خدا سے معافی کا طلب گارہ ہوتا ہے تو اس کی دعائیوں ہوتی ہے۔ اس کا دل مطمئن اور پر سکون ہے اور وہ خود کو ایک بدلہ ہوا انسان محسوس کرتا ہے۔ اس طرح اس کے درونیے بھی بدل جاتے ہیں۔

عبادات کی ختم کی ہیں۔ ایک ہرگز وہ ترکی کے حضور کھڑے ہونا، سر جھکانا، جھک جانا، بچہ دریز ہونا، حمد و شاہدیان کرنا، دھماگنا وغیرہ۔ یہ امور تمام مذاہب کے نظام ہائے عبادت کا حصہ ہیں۔ اسی طرح مراتب، چلائی، روزہ رکھنا، کم کھانا، کم سوچا، فاقہ کشی، استغراقی اور وظائف پر ہنا مختلف امداد میں دعا میں مانگنا بھی عبادت کے نظام میں شامل ہیں۔ یہ نظام انسان کے درونیے میں تبدیلیاں لا کر اس کے ذہن کی نئی نکیل کرتے ہیں۔

نظام ہائے عبادت پاہندی وقت سکھاتے ہیں اور انسانی زندگی میں نظم و ضبط پیدا کرتے ہیں۔ ہر نظام عبادت انسان میں ہماں گناہ وغیرہ۔ یہ امور تمام مذاہب کے نظام ہائے عبادت کا حصہ ہیں۔ انسان وقت کی پاہندی اور نظم و ضبط سے فائدہ اٹھا کر عملی زندگی میں اپنے معاملات کو درست کر سکتا ہے۔ نظام ہائے عبادت پاہندی وقت کا تاخاڑا کرتے ہیں۔ تمام مذاہب میں نماز، روزہ اور وہ مذہب عبادت کے اوقات مقرر ہیں۔ زکوٰۃ، حج اور مذہبی تقریبات کے نہ صرف اوقات مقرر ہیں، بلکہ ان مقررہ اوقات سے ہٹ کر عبادت کی جائے تو وہ عبادت تصور نہیں کی جاتی۔

عبادات کا ایک اہم معاشرتی پہلو خدمت ملک ہے۔ تمام مذاہب میں دوسروں کی مدد اور خدمت کو عبادت قرار دیا جاتا ہے، بلکہ ہر مذہب ایسا کرنے کا حکم دیتا ہے۔ دنیا میں کہیں بھی انسانی آبادی قدرتی آفات کا شکار ہوتا ہم و سمجھتے ہیں کہ بالآخر مذہب و

ملت مذہبی تکمیل اور عبادات گزار افراد پیش چلیتے ہیں اور وہ کسی مسئلے اور ستائش کے بغیر یہ خدمت عبادات کی جو کر انجام دیتے ہیں۔ لگنگارام، دیال شنگھ، مدریسا، عبد اللہ اسٹار ایچی وغیرہ اسی حرم کے لوگ ہیں۔ اسی طرح مالی قربانی بھی عبادات کا حصہ ہوتی ہے۔ لوگ غریبوں میں روم بانٹتے ہیں، وظیفے جاری کرتے ہیں۔ خدا تعالیٰ یہ لوگوں اور پیشوں کی مدد کا خیال رکھنے کا حکم دیتا ہے۔ اسکی دو سے جہاں تا جوں کے مسائل میں ہوتے ہیں وہاں بھوئی طور پر معاشرے کے معماں مسائل بھی سلیمانی ہیں۔

عبادات انسانی سیرت کی تقویر اور اخلاقی تربیت کرتی ہیں۔ عبادات گزار افراد معموماً عاجزی و انکساری اقتیار کرتے ہیں۔ وہ غرور، تکبیر، احساس پر ترکی، کہنہ اور حسد و بغض سے بچتے ہیں۔ اسی لیے وہ انسانی اور بدنی بیماریوں سے محفوظ رہتے ہیں۔ وہ مکل طالب اور معاشرتی تعلقات میں پر جوڑلی ہوتے ہیں۔ اس طرح عبادات کے نظام افراد کے روپوں میں اعتقاد لاکرائیں کی برا بیجوں سے دور رکھتے ہیں۔ یہ عام مشاہدے کی بات ہے کہ عبادات گزار افراد ہر حرم کے نئے سے دور رہتے ہیں، اور وہ دیگر سماجی برا بیجوں سے بھی بچتے ہیں۔

جس طرح عبادات خواہشات پر قابو پانا اور صبر و تحمل سکھاتی ہیں، اسی طرح بدنا اور بیاس کی مقانی، جگہ کا پاک ہونا بھی عبادات کے نتائج میں شامل ہے۔ اس لیے عبادات سے مقانی کا رخان بڑھتا ہے۔ اسلام تو مقانی کو صاف ایمان قرار دیتا ہے۔ چنانچہ عام مشاہدے کی بات ہے کہ عبادات میں مصروف رہنے والے افراد صرف خود پاک صاف رہتے ہیں جیسے یہیں بلکہ وہ ماحدل کو بھی پاک صاف رکھتے ہیں۔ بھی جو ہے کہ مذاہب عالم میں گسل کرنے کی عبادت قرار دیا گیا ہے۔

محضراں میں کہ عبادت سے انسان میں جو ظاہری اور باطنی تبدیلیاں آتی ہیں، وہ ہر فرد پر ثابت اثرات مرتب کرتی ہیں۔ جب ہزاروں لاکھوں انسان ایک قلم کے قحت زندگی پر کرتے ہیں۔ معاشرے پر اس کے گھرے گھرے ثابت اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ جیسا کسی قوم کا نظریہ حیات ہوتا ہے ویسا ہی اس کا نظام عبادات ہوتا ہے اور اسی کے مطابق یعنی زہن تکمیل پاتے ہیں اور مدد تبدیلیاں روپ نہ ہوتی ہیں۔

## مختصر

(الف) مفصل جوابات لمحیں۔

-1 مذاہب کے انسانی زندگی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں؟

-2 عبادات انسان میں کس حرم کے اوصاف پیدا کرتی ہیں؟

(ب) مختصر جوابات لمحیں۔

-1 مذہب نظام عبادت کے ذریعے کیا تبدیلی لاتا ہے؟

-2 جب انسان خدا سے گناہ کی معافی طلب کرتا ہے تو کیا ہوتا ہے؟

-3 عبادت کے نظام کی بنیاد کس چیز پر ہے؟

-4 عبادت کا اہم معاشرتی پہلو کیا ہے؟

-5 عبادت کے نفیانی اثرات کیا ہوتے ہیں؟

(ج) درست جواب کو نشان (س) لگائیے۔

-1 عبادات کا اہم معاشرتی پہلو ..... ہے۔

(ل) خدمتِ خلق (ب) صبر اور حوصلہ (ج) خبیث فس (ر) غرور کا خاتم

-2 نظام عبادت کی بنیاد ..... پر ہوتی ہے؟

(ل) نظام معاشرت (ب) انٹری چیات

(ج) عقائد (د) الہامی کتب

-3 انسان کی اندر وہی کیفیت بدلتے کے لیے ہر مذہب نے ایک ..... دیا۔

(ل) نظام معاشرت (ب) نظام عبادت

(ج) نظام زیست (د) ایک خاص طیقہ

-4 نظام ہائے عبادت ..... سکھاتے ہیں۔

(ل) لطم و ضبط (ب) پابندی وقت

(ج) خدمتِ خلق (د) الف، ب، ج

-5 عبادات سکھاتی ہیں۔

(ل) خبیث فس اور صبر (ب) پابندی وقت (ج) آداب زندگی (د) الف، ب، ج

6- کردار سازی اور تحریرت کے لیے ..... لازم ہے۔

(ا) عاجزی (ب) تکلیف اور غروری جس کی بیماریوں سے پریز

(ج) عبادت (ج) اہب، حج

(و) سچے مخلکے سامنے مل اور نکلاط کے سامنے غلکائیے۔

-1- نہ ہب اپنی اقدار کے ذریعے انسان کو بدلتا ہے۔

-2- عبادت کی بیجا و عقلاً کم پر ہوتی ہے۔

-3- عبادات کا اہم نہ ہی پہلو خدمتِ خلیل ہے۔

-4- دعا کی قبولیت سے انسانی رویے بھی بدلتا جاتے ہیں۔

-5- ہر نکاح میں عبادت انسان میں عاجزی پیدا کرتا ہے۔

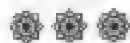
(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1- طلبہ مختلف گروہوں کا راس بات کا جائزہ میں کر عبادت سے افراد کی فیضی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں؟ اہم نکات پر مشتمل چارٹ بنا کیں۔

-2- کسی ایسے شخص کا انتہا یوں کریں جس نے زندگی کا چلن اچانک بدل لیا ہو اور نیک عادات اپنائی ہوں۔ آپ فوٹ کریں کہ اس نے کون کون سی بہتری عادتیں ترک کیں اور نیک عادات اپنائیں۔ وہ بات پر بھی غور کریں اور اپنے مشاہدات کی روشنی میں بتائیں کہ انسان پر نہ ہب کیسے اثر انداز ہوتا ہے؟

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1- طلبہ کو عبادت گزار افراد کی اخلاقی برتری کے ہمارے میں اس طرح بتایا جائے، کہ ان میں عبادت کا ذوق و شوق پیدا ہو۔  
(امانت وار، سچا، جرأت مند، دیانتدار وغیرہ)



## علمی مذاہب میں اخلاقی اقدار

تمام مذاہب کی بنیاد اخلاق پر ہے۔ سارے تین گروہوں اور مصلحین نے دوسروں کے حقوق پورے کرنے، برائیوں سے بچنے، پاکیزگی، پریسیگاری، رحم وی، درودتی، محمل و انصاف، دوسروں کی مدد اور خدمت خلیل پر زور دیا۔ حتیٰ کہ بدھ مت اور جین مت، غیرہ ایسے مذاہب ہیں جن میں موت کے بعد زندگی اور جواب دہی کا تصور موجود ہیں ہے بلکہ ان کی بنیادی سر اور اخلاق پر ہے۔ آپ ذرا غور کریں تو آپ پر یہ واضح ہو گا کہ اچانک کوہاں کرنے اور برائی کو ختم کرنے کے وزر یعنی ہوتے ہیں ایک قانون اور دوسرا اخلاق۔ قانون کے خوف سے بھی برائی کم ہوتی ہے، لیکن معاشرتی اخلاقی دواؤں سے کہیں زیادہ موت ہوتا ہے۔

کسی آدمی کی شخصیت و طرح سے دوسروں کو متاثر کرتی ہے۔ ایک شکل، صورت، گفتگو یا ذہانت سے اور دوسرا اخلاقی خوبیوں سے۔ ان میں محسن یا خوبصورتی، وجاہت اور ذہانت ایسکی خوبیاں ہیں جن کے پیدا کرنے میں ایک فرد کا کوئی عمل و عمل نہیں ہوتا بلکہ یہ خالق والک کی عطا کردہ ہوتی ہیں جبکہ در دل، درم دلی، ہچانی اور پاکیزگی ایسے اوصاف ہیں جن کے پیدا کرنے میں ایک فرد کی نیت، محبت اور کوشش کا عمل ہوتا ہے اس لیے یا اسے صاحب کردار بنا دیتی ہیں۔ یا اخلاقی خوبیاں مذہب کی ذریں ہیں اور تاریخ میں شرف انسانیت ان کی وجہ سے قائم ہے۔

دنیا کے تمام مذاہب کی بنیاد اخلاق پر ہے۔ بے شک انسان عادات و خواصیں، طرز زندگی، خاندانی روایات، معاشری اور معاشرتی حالات کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں، لیکن اخلاقی القدار کا اپنا نام اور ان پر عمل کرنا آپ عام معاشرتی زندگی میں ہر جگہ دیکھ سکتے ہیں۔ آپ نے دیکھا ہوگا کہ چیزیا کا پچھوٹنے سے گر پڑے تو ماتا کی ماری چیز، سو سو طریقوں سے اسے انھائے کے لیے انتہی ہے۔ اس چیزیا کو دیکھ کر انسان کا دل بھی پیش چیز جاتا ہے۔ یہ تم کا چند یہ ہے جو انسانی دل میں اٹھاتا ہے۔ اب اگر آپ کا جی چاہتا ہے کہ اس چیزیا کی مدد کی جائے اور آپ اس کے پچھے کو انھا کر گھوٹنے میں ذال دینے ہیں تو یہ درستہندی ہے۔ اسی طرح ایک ٹکاری ہرجنی کا پچھا انھا کر گھوڑے پر سوراہو کر جانے لگا تو ہرجنی نے دیکھ لیا وہ بے تاب ہو کر دوڑی۔ اس کے ساتھ ہی اس نے ایک دل دوز پیچ ماری۔ اس کی آواز میں ایسا سوز تھا کہ ٹکاری کا دل پیچ گیا اور اس نے پچھوڑ دیا۔ درستہندی کا یہ چند یہ حرم ولی کا عکس ہوتا ہے۔

آپ نے کسی آدمی کو دیکھا ہے جو جہاڑیوں سے گزر رہا ہو۔ وہ ہر ہی احتیاط سے مت سست کر کر پڑوں اور بدن کو چاہیا کر گزتا ہے۔ دنیا میں ہر طرف رہا جوں کے پڑے پہنچنے کے لئے غریب پھندے ہیں۔ ان سے فیکر چلانا ہی پر ہیزگاری ہے۔ ہر نہ ہب اپنے ماننے والوں کو نیک و بد سمجھا دیتا ہے اور پھر انھیں دیانتداری، خدمت خلق، درود مددی اور حرم کی جزا اور بد دیانت، قلم اور وہ سروں کی حق تلفی کی سزا کے بارے میں بھی بتاتا ہے۔ انسانی فطرت سلیمان ہو، نیز والدین اور اساتذہ نے اچھی تربیت کی ہوتی انسان پر ہیزگاریں کر سکیں کہ اسے پر چلاتے ہے تمام نبیوں اور مصلحین نے پر ہیزگاری کے عملی نمونے دیے ہیں۔

رحم و عظیم اخلاقی قدر ہے، جسے دنیا بھر میں عزت کی لگاہ سے دیکھا جاتا ہے اور ہر مرد ہب اسے اپنا نے کی تحقیق کرتا ہے۔

اسلام نے جانوروں سے ان کی طاقت سے زیادہ کام نہ لیئے اور ان کی خدمت کرنے کا حکم دیا ہے۔ جانوروں کو آپس میں لڑانے سے منع کیا ہے۔ بدھ مت اور بین ملت میں تو کیڑے کھوڑوں کو مارنا بھی منع ہے۔ بین ملت کے بھکشوائپ جسم پر ریختے والے کیڑے کھوڑوں کو نہیں جھاڑتے۔ ان کے ہاں جانوروں کے علاج اور خدمت کے لیے پناہ گاہیں ہائی جاتی ہیں۔ کراچی میں نر والانی جی مہتا (زرثست مذہب کے حجود) جب بلد پر کے سڑبے تو انہوں نے جہاں انسانوں کے لیے ہسپتال بنوائے وہاں جانوروں کی خدمت کے لیے بھی بڑے کام کیے۔ حضرت محمد ﷺ اور سلم کا فرمان ہے: "بھر جنم نہیں کرتا اس پر جنم نہیں کیا جاتا"۔ حاجی نے اسی بات کو شعر کا روپ دیا ہے۔

خدا رحم کرتا نہیں اس بشر پر  
نہ ہو درد کی چوت جس کے بگر پر

خواتین میں رحم اور درمندی کا جذبہ ہوتا ہے۔ ایک عورت جس عورت سے اڑ رہی ہوتی ہے، اسی کے پیچے کور دتا دیکھ کر چھے گئی ہے۔ بدھ مت میں درمندی کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ وہ داش اور درمندی کو بدھ مت کے دو ستون گردانتے ہیں۔ کوئی بدھ نے کہا کہ جب تک ایک بھی انسان دکھ میں جلا ہے میری خوشی اور سوری ہے۔ دراصل درمندی (دوسرا سے کے دکھ کو جھوٹ کر کے مدد کرنے کوئی چاہتا) دوسرا سے کے دکھ دروکوا کھاڑ جھیٹتی ہے۔

دوسروں کی مدد کا جذبہ جہاں پہنچی ہمدردی کا مظہر ہے، وہاں کی اخلاقی خوبیاں اس میں سمجھا ہو جاتی ہیں۔ تمام مذاہب میں دوسروں کی مدد کو حقوق العیا و قرار دیا گیا ہے اور خود غرضی کی خوب خوب خدمت کی گئی ہے۔ یہ نوع نجی کی تعلیمات میں اس پر اور زیادہ توجہ دی گئی ہے۔ میکی دکھی انسانیت کی خدمت کے لیے ہمیشہ پیش پیش ہوتے ہیں۔ آپ نے قدرتی آفات کے موقع پر دیکھا ہوا کہ مذہبی تھیں اور غیر حکومتی اور اے (N.G.O) سب سے آگئے ہوتے ہیں۔ یہ مذاہب کی تلقین اور تربیت کا شرہ ہے۔ اسلام میں فریضوں کو کھانا کھانا، قربانی کا گوشت، صدقات، خیر اور زکوٰۃ وغیرہ اسی مقدمہ کے لیے ہیں۔ سکھ مذہب میں اس پر بڑی توجہ دی گئی ہے۔ ان کے ہاں پر شاد مذہبی تفریق کے بغیر تقسم کیا جاتا ہے۔ بعد مدت میں بھی خدمت خلق پر زور دیا گیا ہے۔ لاہور کا سرگنگارام ہسپتال ایک ہندو نے بنوایا تھا۔ خدمتے خلق دراصل بڑی عبادت تصور کی جاتی ہے۔

بھی ہے عبادت، بھی دین و ایماں  
کہ کام آئے دنیا میں انسان کے انسان

دیانت داری اور ایمان داری تمام تین ہیں اور دیگر اخلاقی تعلیمات پر بھی مذاہب کے بانیوں کے ذاتی اوصاف میں شامل رہی ہیں۔ ان کی لاکھ چالاکت کی گئی مگر ان کی دیانت داری، ایمان داری، راست بازی اور خود و گذر کی شخصی خوبیوں کا ہمیشہ اعتراف کیا گیا۔ دنیا کا کاروبار درحقیقت دیانت داری اور راست بازی کا تھا کرتا ہے۔ مذاہب کے مبلغین نے عملی ثبوت دیا۔ انہوں نے کاروبار میں نہ پر دیانتی کی اور نہ جھوٹ بول کر ہاجا کر منافع کیا یا بلکہ جان کو خطرے میں ڈال کر بھی انہوں نے ہمیشہ

بولا اور وہ راست روکھی رہے اور راست باز بھی۔ سچائی تو وہ خوبی ہے جس میں ہزار خوبیاں پہنچاں ہیں۔

ہندو مت، مسیحیت، اسلام، سکھ ذہب اور دوسرے مذاہب میں ہاپ تول کے پہنچتے درست رکھتے پر زور دیا گیا ہے۔ دینداری وہ خوبی ہے جس کی وجہ سے قوسوں کو زوال نہیں آتا۔ مانت داری کا انتہایاں رکھا گیا اک اسلام نے مشورے کو بھی امانت تراویہ۔ لاکھ کوشش کے باوجود ہمارے رہنمی سے دوسروں کے دل دکھتے ہیں۔ بعض اوقات، غصے، غلط فہمی یا اشتعال انگیز صورت حالات میں آؤں دوسرے سے زیادتی کا مرکب ہوتا ہے۔ اس سے بعض اوقات اتنا فتنہ و فساد پیدا ہوتا ہے کہ حالات پر قابو پانہ مشکل ہو جاتا ہے۔ ایسے حالات میں اصلاح کا ایک ہی پہلو ہے، کہ خدا کی محفل، جو وہ بندوں میں بھی دیکھنا چاہتا ہے، خنو و در گذر سے کام لیا جائے۔ دل سے معاف کر دینے سے بڑے اچھے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ انتقام کی طاقت رکھتے کے باوجود معاف کر دیا بہت بڑی بات ہے۔ دراصل خنو و در گذر سے کام لیا اس وجہ سے وہ نہ ب پھیلتا ہی چلا گیا۔ فتح کی مثال بڑی اہم ہے، جب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے جانی دشمنوں کو معاف کر دیا تھا۔ مسیحیت میں بھی اس اخلاقی قدر پر بہت زور دیا گیا ہے کہ کوئی دا میں گال پر چھپڑا مارے تو بیاں گال بھی پیش کر دو۔

انسان کسی حد تک ہا اخلاق ہو سکتا ہے مذاہب کے بانیوں نے اس کا عملی ثبوت دیا ہے۔ آپ ان بانیوں کی زندگی کا جائزہ لیں تو آپ کو حلم ہو گا کہ ان پیغمبروں اور بانیوں حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت مسیح علیہ السلام، حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور دیگر غیر الہائی مذاہب کے بانیوں گوتم بدھ، زرثشت، مہا ویر اور بابا گرو ناک دیو جی نے رحم وی، عدل و انصاف، در و مندی، خنو و در گزر، دینداری اور راست بازی چیزیں اہل اخلاقی اوصاف سے کروزوں انسانوں کا دل مودہ لیا۔ حققت یہ ہے کہ بھی اخلاقی اقدار دنیا میں انسان کے سکھ چین اور آخرت میں نجات کی ضامن ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1۔ ”مذاہب اور اخلاقی اقدار باہم لازم و ملزم رہے ہیں“ بحث کریں۔
- 2۔ مثالوں سے وضاحت کریں کہ رحم اور در مندی انسانی زندگی کے لیے اہم ہیں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1۔ تمام مذاہب کی بنیاد کس پر ہے؟
- 2۔ اخلاقی خوبیاں کیسے پیدا کی جا سکتی ہیں؟
- 3۔ جب کسی کو تکلیف میں دیکھ کر اس کی مدد کوئی چاہے تو اسے کون کی اخلاقی خوبی کہیں گے؟
- 4۔ عورتوں میں کون کی اخلاقی خوبیاں واپر ہوتی ہیں؟

5- رحم کے ہارے میں کوئی شعر لکھیے۔

6- اخلاقی خوبیوں کے عملی نمونے کہاں ملتے ہیں؟

(ج) درست جواب کو شان (سر) لکھئے۔

1- تمام نہایت کی بیان ..... پر ہے۔

(ا) عبادات (ب) اخلاقیات (ج) اعتقادات (د) انسانی نفیات

2- جاہلیوں کی جان کا زیادہ خیال ..... میں رکھا جاتا ہے۔

(ا) سکھت (ب) ہمیں ست (ج) بہدوست (د) بدھت

3- رحم اور درودندی کا جذب ..... میں زیادہ ہوتا ہے۔

(ا) حورتوں (ب) سردوں (ج) پیتوں (د) الف، ب، ج

4- برائی روکنے کا زیادہ ہو ٹھیکھا رہے۔

(ا) قانون (ب) درگز (ج) معاشرتی دباؤ (د) اخلاقی تربیت

(د) کالم (الف) کارپٹ کالم (ب) سے کچھی اور جواب کالم (ج) میں لکھیے۔

| کالم (ج) | کالم (ب)  | کالم (الف)    |
|----------|-----------|---------------|
|          | درودندی   | دل بھرا آتا   |
|          | رحم       | مد کوئی چاہتا |
|          | دیانتداری | خدمتِ حق      |
|          | عبادات    | ہبّتوں        |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں:

1- چند طلبہ مختلف نہایت کی اخلاقی اقدار الگ الگ لکھیں۔ اس کے بعد ان نہایت کی مشترک اور اخلاقی اقدار کا ایک خوبصورت چارٹ تیار کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- طلبہ کو اچھے اعمال کے نیک نجام، اجر اور آخوندگی میں مدد کے موضوع پر واقعات سنائیں تاکہ انہیں اچھائی کی تحریک ملے۔



## انسانی کردار سازی پر احتساب کے اثرات

انسان اور دیگر زندہ اجسام کے اندر نئے طیبے پیدا اور پرانے نئے رہتے ہیں گویا تحریر اور تجزیب ایک ہی وقت میں جاری رہتی ہے۔ اگر غور کریں تو انسانی تحریر میں بھی اور بدی کی قوتیں بھی دوست صرف کا درہ رہتی ہیں اور کچھ اندر وہی اور بیرونی عناصر کے عمل و عمل سے ان کا توازن قائم ہوتا یا بگزتار ہوتا ہے۔ نہاہب کے نظام ہائے اخلاق برائی سے روکتے اور اچھے کام کرنے کی تلقین کرتے ہیں اسی طرح انسان خود بھی تحریر و تجزیب کے لیے قانون سازی کرتا ہے جس کے ذریعے تجزیی توں کی روک تھام اور سر کو بیکا بندوبست کیا جاتا ہے۔

احتساب، بخاہب یا مواخذہ انسان کی بدی کی راہ روکتا اور عدل و انصاف قائم کرتا ہے۔ اس لیے احتساب کے لیے قاعدے اور قوانین بنائے جاتے ہیں۔ نہاہب اس سلطے میں نہ صرف رہنمائی کرتے ہیں بلکہ قوانین کے لیے بناؤں بھی فراہم کرتے ہیں جن پر قوانین ہاکر رہائی کی تحریر کی کی جائے کے اور عدل قائم کیا جائے۔ آپ دنیا کے مختلف قوانین کا جائزہ دیں تو احتساب کے لیے بنائے تو انہیں کا بڑا حصہ اس سب کا فراہم کر دنے نظر آئے گا۔ جن جرام کا کھوئ نہ لگایا جائے یا بخاہب مکن نہ ہوایے جو جام کی سزا روز آخرت پر انہار کی جاتی ہے۔

انسان ہرگز بے مہار نہیں ہے۔ ہر فرد کو اپنے اپنے دائرہ کار میں ذمہ دار تحریر ایا گیا ہے۔ اساتذہ تعلیمی اور اوس میں پچھوں کی تعلیم و تربیت کے ذمہ دار ہیں۔ اگر اساتذہ فرائض سے کوہاہی بر تکی، تو سر بر ایمان اور سر بر ایش اور قاعدے قانون کی کارروائی سے ان کا مواخذہ کر سکتے ہیں۔ اگر سر بر ایش پوشی کرے تو محلہ تعلیم اس کی کوتاہی کا احتساب کرتا ہے۔ اسی طرح وہ جو بدرجہ حقوق و فرائض کے دائرے میں اصلاح کا عمل جاری رہتا ہے۔ نہاہب کی اخلاقی تعلیمات میں بھی اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ وہ سروں کی حق تلفی نہ ہو اور جزا اور زار کے تمام بیانے بھی اسی لیے ہیں، کہ دو دو کا دو دو اور پانی کا پانی الگ ہوتا ہے۔ آخرت میں حساب و کتاب کا قائم بھی احتساب ہی کی ایک صورت ہے۔

احتساب کا ایک آل انسان کے اندر بھی موجود ہے۔ اسے تحریر کہتے ہیں۔ جب ہم غلط کام کرتے ہیں یا اپنے حق سے زیادہ کی خواہش کرتے ہیں، یا دوسرے کا حق تلف کرتے ہیں تو ضریب اس کی نہاد کرتا ہے۔ زم خواہ اور روشن تحریر طبعی میں اس آواز پر کان دھرتی اور اپنے رویے درست کرتی ہیں۔ لیکن یہاڑا زیادہ ہو تو پھر دیگر دو رائع استعمال کیے جاتے ہیں۔ سب سے بڑا احتساب خود نہاہب کا پیدا کر دے احساس ذمہ داری اور جواب دہی کا احساس ہے۔ جب انسان کو یقین ہو کہ اسے خدا کے سامنے ہر عمل کا حساب دینا ہے۔ تو وہ ظاہر اور چھپے ہر عمل کے لیے احساس جواب دہی سے رشار ہوتا ہے اور خدا خونی اسے را و راست پر رکھتی ہے۔ اس کے برخلاف صرف قانون کا خوف تمام لوگوں کو سیدھا نہیں رکھ سکتا۔ تیرا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی لائچ اور بے لگام خواہشوں کو لگام دینے کے لیے قوانین بنائے جاتے ہیں۔ یہ احتساب، گرفت اور گمراہی اور جواب دہی نہ صرف معاشروں کی ضرورت ہیں بلکہ ان کی بنا کے نہایت بھی ہیں۔

تاریخ کے ہر دور میں اور دنیا کے تمام حمالک اور معاشروں میں جہاں ایک طرف تغیر و ترقی کے لیے افادہ اور ادارے کام کرتے ہیں، وہاں دوسری طرف تحریک کار، قانون سنکن اور مخفی کاموں کی روک قام کے لیے ادارے بھی موجود ہوتے ہیں۔ مگر پہلیں اور دعاخواں کے علاوہ مخفی رجھات کی حوصلہ مخفی کے لیے اور بھی بہت سے ادارے قائم کیے جاتے ہیں۔ جن میں احصاب کی طریقوں سے کیا جاتا ہے۔ اسلام میں محب کا ایک مستقل ادارہ قائم ہے جس کے اپنے خاطبے ہیں اور وہ ریاست میں ہر وقت سرگرم رہتا ہے۔

تعلیم کے دوران تمام قلیلی اداروں میں اخلاقی تربیت کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ یہ تربیت مخفی اچھی ہو معاشرے اتنے ہی تو انداز ہے ہیں اور ان میں بد اخلاقی کا نق卜 لگانا دشوار ہو جاتا ہے سیاسی میدان میں حکومت کا احصاب پاریمان کرتی ہے۔ پاریمان کی پیلک اکاؤنٹس کمپنی بھی اسی لیے ہوتی ہے۔ پاریمنت کی قائم کمپنیاں بھی احصاب کا کام کرتی ہیں۔ بعض اوقات اہم نویسیت کے قومی معاملات میں عدالت عظیمی خود بھی حرکت میں آتی ہے۔

انقلابی معاملات میں موافقے کا انداز مختلف ہوتا ہے۔ حکام اپنے ماتحت عمل کی کارکردگی کا مسلسل جائزہ لیتے رہے ہیں اور ان کی کوئی ہیوں اور کمزور یوں کا حساب لے کر معاملات درست رکھتے ہیں۔ ذرا بڑے معاملات میں جائزہ کمپنیاں ہاتھ پنچھیش کر کے اور حالات کا گھون لگا کر پورت دیتی ہے اور صفائی کا موقع دے کر جرم ہاتھ ہونے پر ملزم کے لیے سزا کا فصلہ کیا جاتا ہے۔ اسے صفائی کا موقع دیا جاتا ہے۔ حکومت افران کے خلاف شعبہ شکایات قائم کرتی اور کھلی پکھر یوں کا انعقاد کرتی ہے۔ پاکستان میں وفاقی اور صوبائی سطح پر محب مقرر کیے گئے ہیں، جو ہزاروں شکایات کا ازالہ کرتے ہیں۔ محب کو اعلیٰ عدالتی اختیارات حاصل ہوتے ہیں۔

محی سطح پر احصاب کا طریقہ مختلف ہوتا ہے۔ ادارے اور کمپنیاں اپنے ملازمین کی کارکردگی کا اپنے طریقے سے جائزہ لیتی ہیں۔ روزمرہ کھولیات میکرنے والی کمپنیاں سخت مندانہ مقابیتی کی نظماً قائم رکھتی ہیں۔ مال کا معیار بڑھایا جاتا ہے۔ عموم کی پسند ناپسند بھی احصاب کا درجہ رکھتی ہے، اس سے مال اور خدمات کا معیار بہتر رہتا ہے۔

احصاب اور موافقے کے اثرات انسانی رو یوں پر ہوتے ہیں، غلط رو یوں کی اصلاح ہو جاتی ہے اور ضمیر کی خلیش ختم یا کم ہو جاتی ہے۔ جن معاشروں میں قانون کی عمل داری (یہ بھی احصاب کا ایک طریقہ ہے) اور کڑے احصاب کی روایت موجود ہوتی ہے وہاں جرم کم ہوتے ہیں۔ انسانی ذہن کی مخفی قویں، لائی ہر تعبیات، ہر ملک اور معاشرے میں الگ الگ ایک جسمی ہوتی ہیں۔ کروڑوں اربوں کے فرائی، قتل، آبرو ریزی، رہشت گردی اور دھوکہ دی کے واقعات مشرق و مغرب میں ہر جگہ ہوتے ہیں۔ البتہ جہاں تربیت سے ذہن بدل دیئے جائیں، ہماری انصاف خواہ کو میسر آئے، جواب دی کا احساس ہیدار اور موافقے کی روایت پختہ ہو وہاں جرم کم ہو جاتے ہیں۔

انسان کی تربیت مال کی گود سے شروع ہوتی ہے۔ قلیلی ادارے ہرید تربیت کرتے ہیں۔ اس سے بچے کی کروار سازی ہوتی ہے۔ اس سارے عمل اور رو یوں کے بیٹھ میں جزا اور سزا کے عوامل بھی کار فرما ہوتے ہیں۔ معاشرے کی اخلاقی قوت کا دباؤ

بھی احصاب کا کام کرتا ہے۔ بہت سے غلط کام اس لیے نہیں ہوتے کہ معاشرتی دباؤ زیادہ ہوتا ہے، کچھ لوگ اخلاق کی اس بلندگی پر ہوتے ہیں، کہ ہر قسم کی مخلکات برداشت کر لیتے ہیں مگر غلط کاموں سے باز رہتے ہیں۔ سزا کا ذرا اور خیر کی نیشن انسانی روپیوں کی سست درست رکھتے ہیں۔ قانون قاعدے کا بھی انسانی زندگی میں احصاب اور گرفت کا اثر ہے اسی سے معاشرے مہذب بنتے ہیں۔ احصاب سے احساس ذمہ داری بھی بڑھ جاتا ہے اور یہ احساس تغیر و ترقی کے پیسے کو داں دواں رکھتا ہے۔ احصاب کا نظام معاشرتی قدریوں کے تحفظ، قانون کی عملداری، سماجی روپیوں کے دباؤ اور اخلاقی امور کو تقویت اور زندگی عطا کرتا ہے۔ عالمی مذاہب میں آخرت کا تصور اور اپنے اعمال کے لیے جواب دی کا تصور نہ صرف انسان کو مہذب بناتا ہے بلکہ انسانی معاشرے کو برائی ترک کرنے اور بھی اپنا نے کا موثر ترین ذریعہ ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1۔ احصاب کے قوموں کی ترقی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔
- 2۔ قانون کس طرح احصاب کا کروارا کرتا ہے؟

(ب) مختصر نوٹ لکھیں۔

(i) انسانی خیر اور احصاب

(ii) ترخیبات اور احصاب

(ج) مختصر جوابات لکھیں۔

احصاب کی تعریف کریں۔

انسان کا خیر کیا ہے؟

مذہب احصاب کے لیے کیسے راہ ہموار کرتا ہے؟

تغیری اور تحریکی معاشر کا آپس میں کیا تعلق ہے؟

معاشرے کی اخلاقی قوت کے دباؤ کا اثر کیا ہوتا ہے؟

(د) درست جواب پر نشان (✓) لگائیے۔

انسانی سوسائٹی کو متاثر کرتے ہیں۔

(ا) تحریکی عناصر (ب) تغیری عناصر (ج) قانونی ادارے (د) الف، ب، ج

احصاب ضروری ہوتا ہے تاکہ

(ا) عدل و انصاف قائم ہو سکے (ب) تحریک کم ہو جائے

(ج) خلیل رحمات کی حوصلہ شفیقی ہو (د) الف، ب، ج

3- انسان کے اندر احتساب کی کنجی ہے۔  
 (ا) دل (ب) کو ماخ (ج) خیر (د) بصیرت

4- محابی کے بعد  
 (ا) غلطی کی اصلاح ہو جاتی ہے (ب) تحریب کا عمل اور تیز ہو جاتا ہے  
 (ج) خیر کی خلیش فتح ہو جاتی ہے (د) کوئی فرق نہیں پڑتا

5- انسانی رو یہنے بدلتے میں بڑا کروار..... کا ہے۔  
 (الف) جزا اور سزا (ب) مواقفے (ج) اخلاقی رہاک (د) ثابت سوچ  
 (و) کالم (الف) کار بیٹا کالم (ب) سے سمجھی اور جواب کالم (ج) میں لکھیے۔

| کالم (ج) | کالم (ب)          | کالم (الف)    |
|----------|-------------------|---------------|
|          | جراثم             | بصیری و خیری  |
|          | سچی اور بدی       | پھول کی تربیت |
|          | اساتذہ اور والدین | احساب کی کنجی |
|          | خیر               | کڑا احتساب    |
|          | اخلاقی تربیت      | سزا کا خوف    |

(و) طلب کے لیے سرگرمیاں  
 1- ہر طالب علم یہ کہ کرتا ہے کہ اسکوں اور کمرہ جماعت میں طلب کا احتساب کیسے ہوتا ہے؟  
 2- چند ایک طلبہ تماں کہ کسی غلطی پر ان کے خیر کی آواز کیا تھی۔  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1- طلبہ میں سے کسی ایک کو حج اور روکوئیں (وکیل استھانا اور وکیل صفائی) مقرر کریں۔ حدالات نگائی جائے اور مختلف جراثم میں طوٹ طلبہ کا احتساب کر کے سزا اٹائی جائے اور کچھ کو خیر دار کر کے چھوڑ دیا جائے۔



## مذہبی تعلیمات میں پابندی وقت

وقت انسان کا سب سے بھی سرمایہ ہے اور انسان ہی کوی اختیار حاصل ہے کہ چاہے تو اسے کام میں لائے یا اسے ضائع کرے۔ وقت ذخیرہ کیا جاسکتا ہے اور نہ بھی استعمال میں لایا جاسکتا ہے۔ آپ میں سے ہر ایک کے پاس دن رات کے چوبیں گھنے ہوتے ہیں۔ جو بھی اس وقت کی دوست سے فائدہ اٹھاتا ہے، وہ کامیاب ہے اور جو اسے ضائع کرتا ہے، وقت اسے کہیں کا نہیں چھوڑتا۔ یاد رہے کہ وقت بندگی سے گرفتار رہتے یا برف کے پھلاو کی طرح غیر محسوس انداز میں گز رتار ہتا ہے اور پہ بھی نہیں چلتا۔ مذاہب میں بھی وقت کو بہت اہمیت دی گئی ہے۔ یمن مت میں تو وقت (کال) کو ایک اہم حقیقت قرار دیا گیا ہے۔

مذاہب کی طرح سے وقت کی اہمیت بتاتے اور پابندی وقت کی تائید کرتے ہیں۔ تمام مذاہب میں عبادات کے نظام موجود ہیں اور اکثر فرض کی ادائیگی کے لیے باقاعدہ نظام اوقات بھی دیا ہوتا ہے۔ ہندو مت، یہودیت، یہسوسیت، اسلام اور سکھ نہجہب میں اگرچہ عبادات کے نظام ایک دوسرے سے مختلف ہیں مگر ان سب میں اوقات کی پابندی لازمی ہے۔ عبادت گاہوں میں اجتماعی عبادت ہوتی ہے تو لوگوں کو وقت پر عبادت گاہ میں پہنچنا ہوتا ہے۔ ہندو مت میں اسی سویرے اٹھنا، اشنا کرنا اور مندر میں پوچا کرنے کے اوقات مقرر ہیں۔ یہودی یتھ کے روز اور سکنی اتوار کو مقرر، اوقات میں عبادت کرتے ہیں جبکہ مسلمان نماز جمعہ کا وقت مقرر، پر اہتمام کرتے ہیں۔ مسلمانوں کی تمام عبادت گاہوں میں عبادت کے اوقات مقرر ہوتے ہیں اور نظام اوقات آؤزیں کیا جاتا ہے۔ یمن مذاہب میں روزہ رکھنا فرض ہے ان کے لیے بھی اوقات مقرر ہوتے ہیں۔ اسلام کے جامع عبادات کے نظام میں روزانہ پانچ وقت کی نماز، نماز جمعہ، نماز عیدین اور مختلف حرم کی مستحب عبادت (نوافل) کے لیے اوقات مخصوص ہیں۔ اسی طرح جو اور قربانی کے دن بھی مقرر ہیں۔

آپ کسی بھی مذہب کی عبادت گاہ میں جائیں، آپ کو عبادات کے نظام اوقات کا اندازہ ہوگا۔ مسجد میں نمازوں کے اوقات کا نظام ہے گا۔ روزوں کی اظہاری کے لیے باقاعدہ اوقات شائع کیے جاتے ہیں۔ بدھوں کا وہ رہو ہو یا سکھوں کا گرددوارہ، ہندووں کا مندر ہو یا سکھوں کا چھن، وہاں عبادت کے اوقات کی پابندی لازمی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مذاہب میں انسان کو وقت کی اہمیت اور پابندی وقت کے سبق دیئے جاتے ہیں۔ زندگی در حاصل اسی پابندی وقت کا دوسرا نام ہے۔ جیکہ آوارگی میں وقت ضائع کرنے کو زندگی نہیں کہا جاسکتے۔

ذراغور سچیے فطرت ہمیں وقت کی پابندی کے کیا کیا سبق سکھاتی ہے؟ سورج وقت پر طویل ہو جاتا ہے، چاند تاروں کی گردش، موسوں کی آمد و رفت اور کائنات کا ہر ذرہ وقت کی پابند ہے گویا فطرت انسان کو یہ بیماری ہے کہ اگر وقت کی پابندی نہ کی جائے تو کائنات کا وجود یکندوں میں ختم ہو سکتا ہے۔

پہم آخرت میں انسان سے سب سے بڑا سوال یہ ہو گا کہ زندگی (جو وقت کا دوسرا نام ہے) کیسے گزاری؟ یہ حدیث نبوی ہے کہ یوم آخرت میں جن پانچ چیزوں کا پوچھا جائے گا ان میں پہلا سوال یہ ہو گا کہ عمر کیاں صرف کی؟ ایک اور فرمائی ہوئی ہے کہ لوگ دو چیزوں سے فائدہ نہیں اٹھاتے ایک صحت اور دوسرا فرمت کے اوقات۔

تمام مذاہب کی تعلیمات میں عبادات کا فضیلت حاصل ہے اور عبادات میں پابندی وقت کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ اکثر مذاہب میں عبادات کے اوقات سچ سویںے شروع ہوتے ہیں۔ انسان نے مشین کا حصہ بن کر اپنے نظام الادوات بدل دیے ہیں جس سے نا آسودگی بڑھتی چاہتی ہے۔ دین اور مذاہب میں نظرت ہیں اور وہ نظرت کے قریب رہنے کا درس دیتے ہیں۔ اوقات کی پابندی و راحصل نظرت سے ہم آنکھیں کا دوسرا نام ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 مذاہب میں پابندی وقت کی تلقین پر مضمون لکھیے۔
- 2 مذاہب میں کون کون سے امور وقت کی پابندی کی تربیت دیتے ہیں؟ مفصل لکھیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 وقت کی دولت ہے؟
- 2 کون سی دولت تمام انسانوں کو برادری گئی ہے؟
- 3 عبادات اور وقت کا تعلق کیا ہے؟
- 4 وقت کے حوالے سے نظرت ہمیں کیا سبق دیتی ہے؟
- 5 روز مختصر سب سے بڑا سوال کیا ہو گا؟

(ج) درست جواب پر (✓) لگائیے۔

- 1 انسان کی سب سے بیچتی تھاں ..... ہے۔

(ر) اخلاق (ل) صحت (ب) دولت (ن) وقت

- 2 عبادات کے لیے ..... ضروری ہے۔

(ر) عقیدہ (ل) طہارت (ب) وقت کی پابندی (ن) صحت

- 3 تمام انسانوں کو ایک بیچتی برادری گئی ہے۔

(ر) سوچو جو جو (ل) صحت (ب) ذہن (ن) وقت

4- نظرت ہیں ..... کا درس دیتی ہے۔  
 (ا) اصولوں کی پابندی      (ب) وقت کی پابندی  
 (ج) شرع کی پابندی      (د) اخلاقیات  
 5- چھٹی برف ..... کا احساس دلاتی ہے۔  
 (ا) وقت گزرنے      (ب) دنیا میں ہر جز کے ختم ہونے  
 (ج) درجہ حرارت کی تبدیلی      (د) ہر چیز قائم کے ہونے  
 (و) صحیح جملے کے سامنے میں اور فلکوں کے سامنے غصیں۔  
 1- وقت کے استعمال کا اختیار فردوں کو حاصل ہے۔  
 2- مذاہب اہمیت کی بجائے وقت کی پابندی پر زور دیتے ہیں۔  
 3- آخرت میں انسان کے سامنے سب سے بڑا سوال ایصال کا ہو گا۔  
 4- وقت کی پابندی نظرت ہے ہم آہنگی کا دروس راتم ہے۔  
 5- تمام مذاہب کی تعلیمات میں وقت کو خصیلت حاصل ہے۔  
 (و) طلب کے لیے مر گریاں  
 1- کوئی طالب علم کرہ جماعت میں برف کے گھوٹے کے چھٹنے کا مظاہرہ کر کے بتائے کہ وقت کس طرح غیر محسوس طریقے سے گزرتا ہے۔  
 2- کرہ جماعت میں لگے کاک یا گھری کی سینہوں کی سوئی پر نظر جما کر وقت کے گزرنے کا احساس کیجیے۔  
 3- اگر طالب علم وقت کی تدریج کرے تو کیا تائیں لفظتے ہیں؟ اس پر گروہی مباحثہ کر کے اہم نکات لوت کریں۔  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1- گھری کی ایجاد سے پہلے وقت کے پیاؤں کے بارے میں بتائیے مختاریت کی ریزش، سورج، چاند ستاروں کی حرکت اور سایہ و غیرہ  
 2- بندھی میں ریت کی ریزش سے وقت کا احساس دلائیے۔  
 3- ذپیل اندر راحماد عالم کا نت کی وقت کی پابندی کی مٹیوں دے کر پھوٹوں کو وقت کی پابندی کا احساس دلائیے۔



## آداب

## عبادت گاہوں کے آداب

آداب غیر رسمی ٹوٹیں ہوتے ہیں جن سے کسی معاشرے کی ثقافتی، تاریخی، اور مذہبی اور جماعت کا پتا چلتا ہے۔ ایک انسان معاشرے میں جس قدر شانست اور مناسب رہیں احتیار کرتا ہے، اتنا یہ وہ منور، بالا خالق اور مہذب کیجا جاتا ہے۔ آداب زندگی انسان کو ایسے جو احمد اور خطاؤں ملکے بھیں اور قاتم فضادات سے بچاتے ہیں جن سے فانون نہیں بچا سکتا۔ آپ نے اکثر دیکھا ہوا کہ ایک شخص اپنی غلطی کا احساس ہونے پر "معاف کیجیے" (Sorry) کہہ دیتا ہے تو وہرے کے دل کا مل اتر جاتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو تو پھر معاملہ کتنا بگز چائے؟ عبادت گاہوں کے آداب پڑھیے، زکن لٹکیجی اور ہبھان پر کار بندر ہے۔

## عبادت گاہوں کے آداب

عبادت گاہوں میں مذہبی فرائض سر انجام دیے جاتے ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ ایک ذہب کے مانے والے اپنی عبادت گاہ کو زیادہ اہم کیجتے ہوں۔ لیکن یاد رکھیے کہ ہر عبادت گاہ اس مذہب کے مانے والوں کے لیے اتنی ہی مقدس ہے جیسی آپ کی عبادت گاہ آپ کے لیے مقدس ہے۔ اس لیے تمام عبادت گاہوں کا احترام لازم ہے۔ یہ صرف آداب کا اقاضائی نہیں خود مذہب کا حکم ہی ہے۔ پذیر گوئی باقاعدہ رکھیں۔

- 1 عبادت گاہ ایک مقدس مقام ہے اس لیے اس کا احترام کیجیے۔

- 2 عبادت گاہ میں داخل ہوتے ہیں ہواں کوں بند کر دیں اور گھوٹی گھٹکوں سے پرہیز کیجیے۔

- 3 تمباکلوٹی سے پرہیز کیجیے۔ اگر کوئی مذہب وہیں برائیں کیجتا تو بھی عبادت گاہ میں اسے معیوب کیجا جاتا ہے۔

- 4 ذہب ایک حساس موقاٹہ ہے اس لیے دسرد کے چیزیات کا خیال رکھیے۔

- 5 عبادت گاہ میں کھانا چینا مناسب نہیں۔

- 6 کسی عبادت گاہ میں برجستہ یا شمر برہنہ حالات میں داخل نہ مناسب ہوتا ہے۔ اس لیے کسی عبادت گاہ میں جانے سے پہلے مناسب لباس پہن کیجیے۔

- 7 اکثر عبادت گاہوں میں نئے آنے والوں کو خوش آمدید کیا جاتا ہے لیکن جہاں راٹلے کی خصوصی شرائط ہوں یا داخلہ محدود یا منع ہو تو انہاں کی پابندی لازم ہے۔

8- عبادت گاہوں میں تھوڑا ناسخ ہے۔  
 9- بہاں فہری مذاق سے پرہیز کیا جائے۔

#### الف۔ مندر کے آداب

1- مندر میں مناسب اور پاکیزہ بس میں آئیں۔ مختصر بس، ٹنگی آستینس یا لگ کپڑے بہن کرنا آئیں۔  
 2- مندر میں دلائلے سے پہلے بخوبی اتار دیں۔  
 3- مندر میں پاؤں دیوتا کی طرف نہ کریں۔  
 4- مندر میں دیگر رہا ہب کے مانے والوں کا داخلہ منوع ہو تو اس کی پابندی کی جائے۔

#### ب۔ وہارہ کے آداب

بدھ مت کی عبادت گاہ کو وہارہ (Vihara) کہا جاتا ہے۔ بدھ اپنی عبادت گاہ میں آنے والوں کو خوش آمدید کہتے ہیں۔ تاہم وہ موقع کرتے ہیں کہ لوگ ان کی عبادت گاہوں کے آداب کا خیال رکھیں گے۔ وہارہ میں جانے والوں کو ان باتوں کا خیال رکھنا چاہیے۔

1- جوئے عبادت گاہ سے باہر آتارے جائیں۔  
 2- پاکیزہ اور ڈھیلاؤ ڈھالا بس پہننا جائے۔  
 3- باہم بول چال اور ملنے جلنے میں احترام کا روپ پہنچانا جائے۔  
 4- وہارہ میں مرد اور خواتین مل کر بیٹھتے ہیں۔  
 5- سادھوؤں سے عام آدمی پا تھنہ مٹائے۔

#### ج۔ یہودی عبادت گاہ کے آداب

یہودی عبادت گاہ کو سانکا گو گو (Synagogue) کہتے ہیں ان کے ہاں آداب یہ ہیں۔

1- پاکیزہ بس پہننا جائے۔  
 2- مرد سڑھانپ کر کیں۔ سرڑھانپ کے لیے خاص نوپی مہبہ کی جاتی ہے۔  
 3- رجعت پسندوں (Orthodox) کی عبادت گاہوں میں شادی شدہ عورتیں سرڑھانپ کر بیٹھیں۔  
 4- عبادت کے دوران و روازے کھول دینے جاتے ہیں اور پردے ہٹا دینے جاتے ہیں۔ عبادت کے دوران سب کھڑے ہو جاتے ہیں۔  
 5- رجعت پسندوں کے ہاں مرد اور عورتیں ایک جگہ عبادت نہیں کر سکتے۔

## و۔ سُکھی گرجا گھر کے آداب

- 1 گرجا گھر میں مناسب اور پا کیزہ بس پہنچانا ہے۔
- 2 گرجا گھر میں دری، رکھ میں یا نیچ پر بیٹھ کر عبادت کی جاتی ہے۔
- 3 مرد اور خواتین الگ الگ بیٹھتے ہیں۔
- 4 سُکھی عبادت کے تلف ہے ہوتے ہیں بھنھ ھنوں میں صرف پادری صاحب عبادتی الفاظ ادا کرتے ہیں اور عبادت کے بھنھ ھنوں میں تمام لوگ مل کر عبادتی الفاظ ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح عبادت کے کچھ ہے کھڑے ہو کر ادا کیے جاتے ہیں اور کچھ گھنٹے لیک کر ادا کیے جاتے ہیں۔ جبکہ عبادت کے کچھ ہے جو یہ گیت موسیقی کے ساتھ گا کر ادا کیے جاتے ہیں۔
- 5 مرد سر ڈھانپے بغیر عبادت کرتے ہیں اور جو تک سر ڈھانپ کر عبادت میں شریک ہوتی ہیں۔

## و۔ مساجد کے آداب

ہر عبادت گاہ میں داخل ہونے والے دو طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ زیادہ تر اس مذہب کے ماننے والے ہوتے ہیں۔ ان کے لیے مذہب کی ہدایات کے مطابق عمل کرنا ضروری ہوتا ہے۔ دوسرے وہ جو کسی وجہ سے دوسرے مذاہب کی عبادت گاہ میں جاتے ہیں۔ مسجد خدا کا گھر اور مسلمانوں کی عبادت گاہ ہے۔ ایک مسلمان کے لیے مسجد میں داخلے کے وقت ضروری ہے کہ وہ ہاوسو ہو، عبادت کی نیت سے داخل ہو، اس کا الباس پاک ہو، وہ قبلہ و نما نیم نہ پھیلائے اور وہ غیر ضروری باتوں سے پر بیہز کرے۔ جب کہ دیگر لوگوں اور خود مسلمانوں کو مسجد کے ان آداب کا خیال رکھنا چاہیے۔

- 1 مسجد میں دنیاوی امور پر لٹکنونہ کریں۔ جب لوگ عبادت میں مصروف ہوں تو خاموش رہنا چاہیے۔
- 2 مساجد میں داخلے سے پہلا جو تے اتار دیا ضروری ہے۔
- 3 بدبو و اخور اک کھا کر مسجد میں نہ جائیں اور نہ ہی بدبو و ار الباس پہن کر جائیں۔
- 4 کسی جیز کے گہم ہونے کا اعلان مسجد میں نہیں کرنا چاہیے۔
- 5 نماز ادا کی جاری ہو تو نمازی کے سامنے سے نہ گزریں۔
- 6 موبائل فون بند رکھیں اور غیر ضروری لٹکنے سے پر بیہز کریں۔
- 7 مرد اور خواتین پا کیزہ حالت ہی میں مسجد میں داخل ہوں۔

## و۔ گرو دوارے کے آداب

- 1 سکھوں کی عبادت گاہ گرو دوارے میں داخلے سے قبل ہوتے اور سوزے اتار دیے جائیں۔
- 2 ہاتھ اور پاؤں وھولیں۔

مرد احباب لیے جائیں۔ جن کے پاس رومال یا نوپی تھوڑاں گرووارے میں مرد اعلیٰ کے لیے کپڑا سہیا کیا جاتا ہے۔ -3

مرد اور عورتوں کے عبادت کے دوران میلے کے لیے الگ الگ جگہ ہوتی ہے۔ -4

گرووارے کی حدود میں سگر بست یا کوئی نشا آور اشیاء، گوشت اور املاح لے جانا نہ زان کا استعمال کرناختی سے منوع ہے۔ -5

گروگر نہ صاحب کا پانچھو ہورہا، ہلوخاموشی سے منور ہے۔ -6

نکتے کے لیے پرشاد لیہا ضروری ہے۔ -7

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

-1 "عبادت گاہیں خواہ کسی بھی نہ ہب کی ہوں قابل احراام ہیں" ایک نوٹ لکھیں۔

-2 ایسے آداب تھاںیں، جو سب عبادت گاہوں کے لیے مشترک ہیں۔

(ب) سوالات کے تصریح جوابات لکھیں۔

-1 کسی دوسرے نہ ہب کی عبادت میں جاتے ہوئے کن آداب کا خیال رکھنا ضروری ہے؟

-2 سمجھی گرچا گھر میں مرد اور عورتوں کے میلے کے کیا آداب ہیں؟

-3 وہارہ میں داخل ہوتے وقت لباس کیسا ہوئا جائیے؟

-4 ایک مسلمان کے لیے مسجد میں داخل ہوتے وقت کیا ضروری ہے؟

-5 گرووارے میں کون کون سی چیزیں لے جانا نہیں ہیں؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 آداب سے کسی ملک کے معاشرے کی ترجیحات کا پتا چلتا ہے۔

(ر) الف، ب، ج (ج) ثانی (ب) تاریخی (ا) ندیہی آداب ..... ہوتے ہیں۔ -2

(ا) حسن زندگی (ب) تہذیبی عناصر (ج) غیر رسمی قوانین (د) زندگی کے سلیقے وہارہ ..... کی عبادت گاہ ہے۔ -3

(ا) جیمنسٹ (ب) بدھ مت (ج) ہندو مت (د) سکھ مت سمجھی گرچا گھر میں ..... میلے ہیں۔ -4

(ا) سیدھی قطاروں میں (ب) نیم دائرے میں (ج) گول دائرے میں (د) مرد خواتین الگ الگ

5- گروہدارے میں ..... لے کر جانش ہے۔  
 (ا) اندے (ب) گوشت (ج) سُرگز (د) اب، ج  
 6- سچھ مچھلے کے سامنے ہیں اور قفل کے سامنے ہیں لکھیں۔  
 1- آداب بعض اوقات ایسے فضادات سے پہنچاتے ہیں جن سے قانون نہیں پہنچ سکتا۔  
 2- ہر عبادت گاہ میں تمباکو نوٹی منع ہے۔  
 3- بدھ مت اپنی عبادت گاہ میں دوسرے مذاہب کے بیرون کاروں کا آنا چھانبھ کرھئے۔  
 4- بیرونی عبادت گاہ کو سائنا گو کرھئے ہیں۔  
 5- عبادت گاہ میں غیر ضروری لفڑگو منوع ہے۔  
 (e) طلبہ کے لیے سرگرمیاں  
 1- اپنے اسٹارڈھرزم کے ساتھ مل کر مختلف مذاہب کی عبادت گاہیں دیکھیں اور وہاں فرمداروں سے داخلے کے آداب دریافت کریں۔ وہیں آکر اپنے تاثرات سے دوسرے طلبہ کو آگاہ کریں۔  
 2- مختلف مذاہب کی عبادت گاہوں کی تصادم یا کرم جماعت میں آویز ادا کریں۔  
 (f) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1- ادب و احترام کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ اس موضوع پر سوال و جواب کی ایک نشست رکھیے اور مانصل کو خوش خط لکھوایاں جگہ پر لگائیے۔



## عوامی مقامات کے آداب

### دفاتر کے آداب

دفاتر کے آداب و تاویزی مکمل میں ہوتے ہیں لیکن زیادہ تر روابیات پر مشتمل ہوتے ہیں اور ان کا تعلق عامہ ہو جو بوجہ، خوش اخلاقی اور شاگردی سے ہوتا ہے۔ چند اہم آداب یہ ہیں:

- دفاتر میں ہر ایک کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آئیے اور ان کی سہالتوں کا خیال رکھیے۔
- دفتر میں موجود اور باہر سے آنے والوں کے ذاتی امور کا خیال رکھیں اور ان میں مداخلت نہ کریں۔
- دوسروں کے خطوط مبت پڑھیے۔
- آپ کے پیڑے پر سکراہت اور دیگر گلگتوں سے دفتر میں آنے والوں کی مکالیف نصف رہ جاتی ہیں۔ اس لیے بیش دوسروں کا استعمال سکرا کریں۔
- اپنے ہم کار ساتھیوں میں سے کسی کو کم تر اور کم ذمہ دار تصور نہ کریں۔
- سب کے سامنے دوسروں کو تقدیم کا نشانہ بنائیں، ضروری بات کہنا ہوتا تھا میں کہیں۔
- اعلیٰ افراد سے اختلاف کی صورت میں الگ سے وقت لے کر اپنا تھنٹہ نظر ان کے سامنے واضح کریں۔
- اپنے روزمرہ کام ہر روز پنداہ بیجیے۔
- دفاتر میں موجود فون کے بکثرت استعمال سے پر بیز کریں۔ سرکاری اور نہایت ضروری امور کے لیے فون سننے کے دو روان میں اپنا الجد دھیمار کیجیے۔
- دوسروں کے ساتھ گھل مل کر رہیے اور مشترک کاموں میں شرکت کیجیے۔
- دفاتر کے آداب کا خیال رکھیے۔

### ریل گاڑی میں سفر کرنے کے آداب

- ریل گاڑی گئے ذبی میں سوار ہونے سے پہلے اترنے والوں کو موقع دیں۔ جہاں اترنے اور چڑھنے کے الگ الگ دروازے ہوں، وہاں خرف متعلقہ دروازہ ہیں استعمال کریں۔
- خواتین، بچوں اور بزرگوں کا احراام کریں اور انہیں بیٹھنے کی جگہ پہلے دیں۔
- ذبی میں نشست پر بیٹھنے ہوئے دوسرے لوگوں کے اخبارات وہ ساکل اجازت کے بغیر نہ پڑھیں۔
- کھڑا ہو ہاڑبے تو مناسب فاصلہ رکھیں اور دروازے کے سامنے کھڑے ٹھہریں۔

5- بیک یا سوت کیس سوت پر تدریک ہے۔  
 6- ناگزیر پھیلا کر نہ بیٹھیے۔  
 7- اونچی آواز میں گلگو، پٹی مذاق یا شور شر اباں بیٹھیے۔  
 8- ڈبے میں دھکے دے کر راستہ نہ ٹھانیے۔  
 9- کسی سے کوئی چیز لے کر نہ کھائیں۔  
 10- کسی کو ٹکٹی باندھ کر نہ رکھیے۔  
 11- اگر قلی آپ کا سامان اٹھائے تو اس کے پیچھے جلیے اور اسے تیز چلنے پر مجبور نہ کریں۔  
 12- ہڈے ہڈے صندوقی لے کر ریلوے کے ڈبے میں داخل نہ ہوں۔

### بسوں میں سفر کے آداب

متعامی اور شہروں کے مابین چلنے والی گاڑیوں اور بسوں میں سفر کے تھانے، سہولیات اور آداب ایک دوسرے سے  
 قدرے مختلف ہوتے ہیں۔ تاہم آپ مجبوری طور پر ان آداب کا خیال رکھیے۔

1- اندر وہن شہر چلنے والی بسوں میں چند سچیں مخدودوں کے لیے مخصوص ہوتی ہیں۔ ان کے اتحاقان کا خیال رکھیے۔  
 2- خواتین، پچوں اور بزرگوں کو سیٹ پر بیٹھنے دیں۔ طلبہ خاص طور پر اس بات کا خیال رکھیں کہ ہمارے تہذیبی، لمبی اور  
 معاشرتی آداب میں بزرگوں اور خواتین کا خیال رکھا جاتا ہے۔ بسوں میں بھی ان کا خیال رکھیے۔  
 3- متعامی بسوں میں کھڑے ہو کر سفر کرنا اپنے توابک دوسرے سے مناسب فاصلہ رکھیے۔  
 4- بس میں سوار ہوتے وقت قطار بنا کر سوار ہوں اور ایک دوسرے کو دھکنے نہ بیٹھیے۔  
 5- خواتین کے شعبجیں مرد ہرگز داخل نہ ہوں۔  
 6- اگر آپ کوئے آنے کی شکایت ہو تو گھر سے پانچ کا خالی بیک اپنے ساتھ لے لائیں۔  
 7- سردی یا بارش کی صورت میں ششے بند رکھیں۔ اگر گاڑی میں ایہ کندہ سفر گئے ہوں تو بھی ششے اور دروازے بند رکھیں اور  
 پروے نہ رہناگیں۔ عام حالات میں ششے کھل رکھیں۔  
 8- عام طور پر طلبہ بسوں کے دروازوں میں کھڑے ہو کر کیا لٹک کر سفر کرتے ہیں۔ اس سے پر بیز کریں۔ یہ طریقہ  
 غیر مہذب ہی نہیں خطرناک بھی ہے۔  
 9- اخبار یا رسالہ پڑھنے والے مسافر کی طرف مت جھائیں۔  
 10- بسوں میں کسی سے کوئی چیز لے کر نہ کھائیں۔  
 11- ناگزیر صورت میں ہوبائل فون پر گلگوڈھی سے لجے میں بیٹھیے۔

## ہوائی اڈا کے آداب

- 1- رحلتے یا بسوں کی نسبت ہوائی سفر میں زیادہ سہوائیں نہ سرا آتی ہیں لیکن انہوں نے ملک یا یورپن ملک ہوائی سفر کے لیے اصول و ضوابط اور قوانین خاصے سخت ہوتے ہیں۔ ان قوانین کا پورا پورا خیال رکھیے۔
- 2- سیکورٹی کا عمل آپ کے تحفظ کے لیے ہے۔ ان سے کھلے دل سے تعاون کیجیے۔ بار بار اور مکمل چینگ اگر نہ گوارنر سے تو بھی اعزاز پر نہ کیجیے بلکہ سیکورٹی عمل سے تعاون کیجیے۔
- 3- ممنوع اشیاء ساتھ لے کر ہوائی سفر مرت کیجیے۔
- 4- سیکورٹی عمل کے موالات کے جوابات درست دیجیے۔
- 5- بعض اوقات دھنڈا یا سوکی فرائی کی وجہ سے پرواز میں تاخیر ہو جاتی ہے ایسے حالات میں صبر و قل سے کام لیجیے اور اگر کسی ناگزیر صورت میں پرواز مفسوس ہو جائے تو دل چھوٹا نہ کیجیے۔ اس میں عمل قصور و ارثیں ہوتا۔ ہر مسئلے کا ایک قانونی حل ہوتا ہے آپ بھی وہی اختیار کریں۔
- 6- اپنے اردو یہ بہ صورت میں منتظر اور شناخت رکھیے۔
- 7- اگر کسی ناگزیر صورت میں آپ کو ہر بڑا پر دہار (Connecting Flight) نہ سکھتے تو پری یا تالی کے عالم میں اخلاق کا داکن ہاتھ سے نہ چھوڑ دیں۔ آپ کا اختتامی ہے آپ اگلی پرواز سے جا سکتے ہیں اور آپ کو ہوائی کمپنیاں قوانین کے مطابق کہوں دیں گے۔
- 8- اپنے خدمات غیر مکمل حالت میں رکھیے اور جب تک منزل پر نہ پہنچ جائیں اسیں دہنی پیگ میں اپنے پاس پوری حفاظت سے رکھیے۔
- 9- جوتے ایسے پہنچن جو بوقت ضرورت آسائی سے اتارے جائیں۔
- 10- انتشار گاہ میں صرف ایک نشست استعمال کریں۔
- 11- بھیڑ کی صورت میں بزرگوں، حاملہ خواتین اور معذور افراد کو جگہ دیں۔
- 12- ریڈیو وغیرہ استعمال کرتے ہوئے آہل سماحت استعمال کیجیے۔

## بنک کے آداب

بنک ایک اہم سماجی ادارہ ہے جہاں رقوم جمع کرائی جاتی ہیں اور وقت ضرورت زیورات یا اہم دستاویزات بھی حفاظت کے لیے رکھی جاتی ہیں۔ اسی طرح ہب ضرورت رقوم، زیورات یا اہم دستاویزات وہاں سے واپس لی جاتی ہیں۔ عام طور پر بنکوں کا عمل اعلیٰ تعلیم یافتہ اور مہذب ہوتا ہے۔ نیز اسیں اعلیٰ حکام کی جانب سے بنک سے لین دین رکھنے والے افراد کے ساتھ محتوق رہیے کی تلقین کی جاتی ہے تاہم بنک کے عملے اور بنک سے لین دین کرنے والوں کو ان آداب کا خیال

رکھنا چاہیے۔

- 1- بُنک میں کاروباری اوقات مقرر ہیں ان کا خیال رکھیں۔ مقررہ اوقات کے بعد ملے سے خدمت لینے پر اصرار نہ کریں۔
- 2- یمن دین کے اوقات میں عموماً شہر ہوتا ہے۔ اس لیے قطاریں ہاتا کر قم کا یمن دین کریں یا یونیورسٹی بل جمع کریں۔
- 3- اکثر بخوبی میں مشنی توکن کی سہولت موجود ہوتی ہے۔ اس سے استفادہ کریں اور سکون سے اپنی باری کا انتظار کریں۔
- 4- بعض اوقات رش یا کپیوٹر میں خرابی کی وجہ سے عملے کی کوت کار میں کی آنے پر غیر جذباتی رو یا اختیار کریں۔
- 5- موبائل فون بُنک کے اندر استعمال نہ کریں یہ بات ٹانٹی ٹھنڈھ نظر سے آپ کے اور بُنک کے مخاذ میں ہے۔
- 6- بُنک سے رقم وصول کر کے کاؤنٹر پر ہی گئی جیجے۔
- 7- کاروباری اور اخلاقی آداب پر عموماً بُنک کے عملے کو عبور حاصل ہوتا ہے لیکن تحریر یا غلط ہجی کی صورت میں بُنک کے سینئر افسران سے رجوع کریں۔
- 8- کسی قسم کی معلومات، وضاحت، رہنمائی یا مدد کے لیے خدمت گار (Customer Service) کے مقام پر موجود افسر سے رجوع کریں۔

### بازار (مارکیٹ) کے آداب

مادگھنی اور بازار کاروباری مر آگز ہیں۔ بہاں و سچی ٹپانے پر لوگوں کی آمود رفت اور چیزوں کی خریداری ہوتی ہے۔ اس طرح جہاں بہت سے لوگ اپنے مغارات کے لیے اکٹھے ہوں وہاں قانون کی عملداری کے علاوہ اخلاقی تھانے بھی ہو جاتے ہیں۔ مارکیٹ میں گاہوں اور دکانداروں کو ان آداب کا خیال رکھنا چاہیے۔

- 1- گاڑی مارکیٹ میں مقررہ یا اسکی جگہ کھڑی کریں جہاں وہ دوسروں کی رہا میں رکاوٹ نہ ہے۔
- 2- بعض اوقات افراد کی بھیڑ اور خریداروں کی کثرت کی وجہ سے خریداری کے لیے قطاریں ہٹانا پڑتی ہیں اسکی صورت میں قطار میں شامل رہ کر مطلوب اشیا خریدیں۔
- 3- خواتین کا احترام کریں اور ان کے ساتھ ہزارہ شاٹکی اور زی سے چیزیں آئیے۔
- 4- جہاں کاروباری طبقے کے لیے ضروری ہے کہ امانت اور دیانت کا چلن عام کریں وہاں گاہوں کے لیے بھی ضروری ہے کہ وہ لطفی سے فالو ترم آجائے پر اسے مالک کو فراہمیں کر دیں اور اخلاقی قدروں کا خیال رکھیں۔
- 5- سودے بازی میں باہمی عزت و احترام کا خیال رکھیں۔
- 6- کسی بھی لمحے شاٹکی کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑیں۔
- 7- کاروباریں ناپ تول کو پورا رکھیں اور نفاہیں کو نہ چھا کیں بلکہ گاہک کو جادا ہیں کہ اس مال میں یہ خاتی موجود ہے۔
- 8- شاٹکی کو رواج دیں تو یہ بھتی پہلوتی ہے۔ آپ اپندا جیجے دوسرے آپ کی پیروی کریں گے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

-1 عوامی مقامات پر آداب کی افادیت بیان کریں۔  
-2 درج ذیل پر مختصر نوٹ لکھیں۔

(ا) بسوں میں سفر کے آداب  
(b) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

-1 آداب ایک فرد کو کیا دیتے ہیں؟

-2 آداب معاشرے کے لیے کیوں کر مفید ہیں؟

-3 فلی سے سامان الحفاظ وقت کس بات کا خیال رکھنا چاہیے؟

-4 دھن دیا خراب موسم کی وجہ سے پرواز میں تاخیر ہوتی ہمار اروی کیا ہونا چاہیے؟

-5 سوہاکل فون کے استعمال کے آداب کیا ہیں؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 دفاتر کے آداب ..... ہوتے ہیں۔

(ب) روابیات پر مشتمل ..... (ل) دھن دیزی ٹکلیں میں

(د) مختتم کے پاس ..... (ج) دفاتر میں آویز ایں

-2 ایسا خط جس کا اعلان آپ سے نہیں اسے ..... (ب) مت پڑھیے

(ل) پڑھ کر متعلقہ برائی میں بھجوادیں ..... (د) سائل کو واپس بھجوادیں

(ج) بیز پر پڑھار پڑھوادیں ..... بس یا ریل میں اخبار

-3 ..... (ل) دوسرا پڑھ رہا ہو تو اس کی طرف مت چھاگلیں ..... (ب) مانگ کر پڑھنا آداب کے معنی ہے

(ج) اپنا خرید کر لائیے ..... (د) پڑھنا مناسب نہیں ..... شاگری ..... کام ہے۔

-4 ..... (ل) ذہب ..... (ب) آداب ..... (ج) تعلیم یافتہ ہونے ..... (ر) الف، ب، ج

-5 ..... ریل کے ٹبے میں بڑے بڑے صندوق لے کے جانا ..... (ل) درست ہے ..... (ب) غلط ہے ..... (ج) مجھوں ہے ..... (ر) منع ہے

(۵) خالی گکھے کریں۔

- 1 دفاتر میں اپ کے مانے کی کو..... کا نشانہ ہے ہمیں۔
- 2 ہوا کی اڑاپ..... کے ٹلے سے خوش دلی سے تعاون کیجیے۔
- 3 سکورٹی کا عمل آپ کے..... کے لیے ہے۔
- 4 نشت پر..... پھیلا کر نہ بیٹھے۔
- 5 کار و بار میں..... کو پورا رکھیں۔

(۶) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

- 1 کرہ جماعت کے آداب کیا ہوئے چاہیں؟ گروہی مہمیت کے بعد اہم نکات خوش خط لکھ کر جماعت کیں اور زیاد کریں اور تمام طلبہ ان آداب پر عمل کریں۔

-2 "آداب کے فائدے" کے عنوان سے چند اہم فوائد خوش خط لکھیے اور نمایاں جگہ پر چھپاں کیجیے۔

(۷) اساتذہ کے لیے ہدایات:

- 1 طلبہ کو آداب سے آگاہی کے بعد ضروری ہے کہ وہ ان پر عمل کریں۔ ایسیں عمل کی تحقیقیں کریں۔
- 2 طلبہ کو کھانے پینے، اٹھنے، بیٹھنے، پڑھنے اور بڑوں اور چھوٹوں کے ساتھ ہمیں آنے کے آداب سے آگاہ کریں۔
- 3 آپ یہ طے کر لیں کہ پھول کو ہدایہ بہانا ہے تو ان سے مقررہ آداب کی پابندی کرائیے۔ آداب پر عمل کرنے والے پھول کی حوصلہ افزائی بھی کریں۔



ارسطو

علم و انس کی بات ہو تو یقیناً نظر یونان کے ان و انس ورول پر جا رکتی ہے، جن کی نظر علمی دنیا میں نہیں ملتی۔ علم کی بات نہ تو ان کے بغیر شروع ہو سکتی ہے اور وہ ای کمل۔ ان فلاسفہ میں متراد، افلاطون اور ارسطو رہر فہرست ہیں۔ آج جدید یونانیات کی لئے حصول علم اور تحقیق کے ذریعہ تہذیب آسان بنادیے ہیں لیکن تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے کا دور ایک مشکل دور تھا۔ اس کے باوجود یونان کے ان مفکرین نے روشنی کے جو میانارک ہرے کیے، وہ علمی دنیا کے اہم سبک ہائے مبتلیں ہیں۔

ارسطو (384-322 ق م) یونان کے شہرثاگر ایش پیدا ہوئے۔ یہ

شہر یونان کے دارالحکومت ایجنتز سے دو سو میل دوسرے تریں بندگاہ کے قریب واقع ہے۔ ان کے والد ریاست مقدونیہ کے شاہی طیب تھے۔ ارسطو ابھی کم عمری تھے کہ ان کے والدوفت ہو گئے۔ اب وہ پڑھائی کی طرف ملک ہوئے۔ ان کا طبعی میلان طبیعت کی طرف تھا۔ تاہم جب انہارہ سال کی عمر میں انہوں نے افلاطون کی شاگردی اختیار کی تو ان کا میلان فلسفے کی طرف ہو گیا۔ انہوں نے مسلسل میں سال سبک افلاطون سے علم حاصل کیا اور اپنے استاد کی وفات کے بعد ایجنتز پر چھوڑ دیا۔

ارسطو

343 قبل مسیح میں مقدونیہ کے فرماں رو (Philippos) نے ارسطو کو اپنے بیٹے سکندر کا اتنا لیں مقرر کیا۔ اس زمانے میں ارسطو کی شہرت یونان کے سب سے ذہین استاد کی تھی۔ اس وقت سکندر کی عمر 13 سال تھی۔ انہوں نے سکندر کی تعلیم و تربیت اچھی طرح کی۔ سکندر بھی ان کا احترام کرتا تھا۔ اس کا یہ قول بھی مشہور ہے کہ میرے ہاپنے مجھے زندگی دی اور میرے استاد نے مجھے جینے کا سلیقہ سکھایا۔ بہر حال سکندر اپنے والد کی وفات کے بعد حکمران یونان فتح کرنے لگا اور سکندر عظیم کہلایا۔ ارسطو ایک دفعہ پھر ایجنتز آگئے اور اپنا نادر سلاسکس (Lyceum) قائم کیا اور وہ اگلے بارہ برس تک بیہودہ سر چلاتے رہے۔

ارسطو بہت زرخیز ہیں کے لئک تھے انہوں نے طبیعت، فلسفہ، انسیات، حیاتیات اور اخلاقیات پر مشتمل کتابیں لکھیں۔ ان کا طریقہ کاری تھا کہ صحیح کے وقت وہ اپنے چند شاگردوں کے ساتھ فلسفے کے مختلف موضوعات پر بحث کر جائے اور شام کو ایک عوایی حلقہ میں تقریباً ان کی کتابیں اٹھی تھاریکا مجموعہ ہیں۔

ارسطو کے نظریہ اخلاق میں معاشرے کو زیادہ اہمیت حاصل ہے کیونکہ افرادی اخلاق اگر انسانی معاشرے کو فائدہ نہیں دیتا تو اس کا ہوتا یہ ہونا ایک برادر ہے۔ اس لیے انہوں نے افرادی اخلاق کو نظر انداز کیا۔ جس کے حق میں یہ دلیل دی ہے کہ فرد کے لیے معاشرتی زندگی بہترین زندگی ہے۔ اس لیے ارسطو کی نظر میں اخلاقیات کا اصل موضوع معاشرہ ہے۔ افلاطون نے جو نظام حکومت دینے کی کوشش کی اس میں اخلاقیات و سیاسیات کو جزو اس قرار دیا اور سیاست میں بلند اخلاقی معاشرے کو اخلاقی کمزوریوں سے پاک رکھ سکتے ہیں۔ ارسطو بھی اپنے استاد کے نظریے سے اتفاق کرتے ہیں۔

ارسطو انسان کی اس زندگی کو بہترین تصور کرتے ہیں، جس میں وہ معاشرے میں رہ کر اپنے تعاون اور حسین سلوک، بلکہ اپنی قربانی سے اجتماعی مفاد کو پردازناچہ ہائے۔ وہ اخلاق میں میانہ رہوی کے قائل ہیں اور یہ فیصلہ حکم کرتی ہے، اس لیے اخلاقیات میں وہ حکم کو اہمیت دیتے ہیں۔ ارسطو انسانی فضائل کی دو قسمیں تھاتے ہیں۔ ایک علمی اور دوسری اخلاقی اور ان میں وہ اخلاقی نصیلت کو زیادہ اہم سمجھتے ہیں۔

## مشق

(الف) مصل جواب لکھیے۔

1۔ ارسطو کے نظام اخلاق پر نوٹ لکھیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ لائف ٹکنیک میں یونان کی اہمیت کیا ہے؟

2۔ ارسطو نے کس استاد سے تعلیم حاصل کی؟

3۔ ارسطو کب فوت ہوئے؟

4۔ ارسطو کے نظام اخلاق میں کس کو زیادہ اہمیت حاصل ہے؟

(ج) درست جواب پر نشان (✓) لگائیے۔

1۔ سقراط، افلاطون اور ارسطو ..... تھے۔

(ا) ادیب (ب) فلسفی (ج) سائنس دان (د) نصیلات دان

2۔ ارسطو کا پاپ ..... تھا۔

(ا) معلم (ب) معاشر (ج) مذہبی رہنما (د) واعظ

3۔ ارسطو کو ..... نے ایالتی مقرر کیا۔

(ا) سکندر (ب) فیلیوس (ج) شاہ یونان (د) افلاطون

4- ارسطو کے نظریہ اخلاق میں زیادہ اہم ہے  
 (ا) فرد (ب) معاشرہ (ج) حکومت (د) امرا

5- ارسطو یادہ اہم سمجھتا ہے۔  
 (ا) اخلاقی فضیلت (ب) علمی فضیلت (ج) عقلی برتری (د) تجربی علم  
 سمجھ مچھے کے سامنے میں اور ملٹلے کے سامنے نہ لکھیں۔

1- ارسطو کا طبعی رہنمائی فلسفے کی طرف تھا۔

2- ارسطو نے میں سال تک افلاطون سے علم حاصل کیا۔

3- سکندر اعظم کے دوساری بحدار اسٹوفت ہو گئے۔

4- ارسطو نے انسانی خواہ کی تین قسمیں بتائی ہیں۔

5- ارسطو اخلاق کے لیے افراط و تفریط کے درمیان سے راستہ لکھتے ہیں۔

(e) طلب کے لیے سرگرمیاں

1- طلبگوں میں یوہ ان کا نقشہ رکھیں یا کسی نقشے میں ایکھڑا اور مقدودیہ کو نشان زد کریں۔

2- یوہ ان کے عظیم مفکرین کا ایم چیار کریں۔

3- ارسطو کے نظریہ اخلاق کو مختصر اخوش خط لکھ کر دوسروں کو دکھائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- ارسطو نے فلسفے کے علاوہ جو کارنا میں سرانجام دیے اور کتابیں لکھیں ان کے بارے میں طلب کو بتائیے۔

2- طلب کو سادہ الفاظ میں علم فلسفہ سے متعارف کرائیں۔



## امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ



امام غزالی

امام غزالی (1058ء - 1111ء) کا اصل نام محمد تھا اور ابو حامد ان کی سنت تھی۔ ان کے والد اور دادا کا نام بھی محمد تھا۔ جو الاسلام ان کا لقب ہے۔ آپ خدا من کے شریطوں کے قریب ایک گاؤں طاہر ان میں 1058ء میں پیدا ہوئے۔ طوں کو آن کل شہد کہتے ہیں۔ فردوسی اور نظام الملک کا تعلق بھی اسی مردم خیز خلیے سے ہے۔ یہاں امام علی رضا اور خلیفہ ہارون الرشید بھی دفن ہیں۔ امام غزالی کے والد سوت فروش تھے۔ غزال کے متن کا نتے کے ہیں اس لیے ان کا خاندان غزالی کہلاتا ہے۔ ان کے والد پڑھنے لکھنے نہیں تھے۔ انہوں نے وہیوں بیٹوں محمد غزالی اور احمد غزالی کی تعلیم کا خاص بندوبست کیا۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم طوں ہی میں حاصل کی۔ اس کے بعد وہ جرجان پڑھ گئے۔

امام غزالی جرجان سے تعلیم مکمل کرنے بعد وہ اپنے آرہے تھے کہ ان کے قاتل کوڈا کوؤں نے لوٹ لیا۔ امام کی سب سے نیتی متعار ان کی علی یاد اشیں تھیں جو کہ لوٹ لی گئیں۔ چنانچہ وہ ڈا کوؤں کے سردار کے پاس گئے کہ سیری یہ علی یاد اشیں واپس کر دیں۔ اس نے یہ کاغذات تو بونا دیئے لیکن طوراً کہا کہ اس علم کا کیا فائدہ کہ کاغذ کے گلوبے کو جانے سے آپ کو دے رہے گئے ہیں۔ اس واقعہ کے بعد امام نے علم اپنے حافظے میں اہانہ اشروع کیا۔ اس زمانے میں خیشائپور اور بخداد روپڑے علی مرکز تھے۔ امام غزالی نے خیشائپور کا رخ کیا اور یہاں مدرسہ نظامیہ میں اپنے وقت کے روپے عالم دین امام الحرمین الجوینی سے کسب فیض کیا۔ امام الحرمین کے سکردوں شاگردوں میں سے امام غزالی سب سے ممتاز تھے۔ وہ اس ہونہار شاگرد پر نماز کیا کرتے تھے۔ امام الحرمین کی وفات کے وقت، امام غزالی کی عمر صرف 28 سال تھی، لیکن علی مرجب اس قدر بلند تھا کہ پوری اسلامی دنیا میں ان کا کوئی ہمنز تھا۔

اس دور میں ترکوں کا سلطنتی خاندان بڑی وسیع سلطنت پر حکومت کرتا تھا اور انھیں علم و ادب سے گھبرا لگا تھا۔ نظام الملک طوی کو شاہی دربار میں بلند مقام حاصل تھا۔ بلکہ کاروبار سلطنت اسی کے ہاتھ میں تھا۔ اس دور میں تعلیم و تدریس کی ترقی میں ان کا بڑا اکروار ہے۔ پوری سلطنت میں شاید تھی کوئی اسکی جگہ ہو جہاں مدرسہ قائم نہ ہو۔ حکومت اس قدر رخیز قم تعلیم پر خرچ کرتی تھی کہ جس کی اس دور میں نظر نہیں ملتی۔ امام غزالی خیشائپور سے بخدا آگئے۔ یہ دور مناظروں کا دور تھا۔ سکردوں اعلیٰ علم یہاں جمع تھے۔ مناظرہ کی مجالس جیسیں اور ان میں امام غزالی "یہ غالب رہتے۔ انھیں صرف 34 برس کی عمر میں مدرسہ نظامیہ کے صدر مدرس ہونے کا اعزاز حاصل ہوا۔ اب پوری اسلامی دنیا میں ان کی شہرت عام ہو چکی تھی۔

امام غزالی نے غربت میں تعلیم کی ابتدائی لیکن جب انھیں بڑا عروج حاصل ہوا تو انہوں نے اپنی زندگی کا ایک بڑا حصہ

خوش حالی میں گزارا۔ خور و گلر کے بعد اکاہت ان پر غالب آگئی اور وہ ترک دنیا کر کے علی مركز بخدا سے نکل کر دمشق میں قیام پذیر ہوئے۔ وہاں وہ اکثر مراثیہ و مجاہدہ میں مصروف رہنے لگے۔ تصوف کی طرف ملک بھی ہوئے۔ دمشق سے بیت المقدس گئے۔ پھر حج کیا اور مصر کے شہر اسکندریہ میں مدت بس قیام پذیر ہے۔ وہ مراکش بھی گئے۔ وہیں تک سفر میں رہے اور سفر کے اختتام پر اپنی شہر و آفاق کتاب "احیا العلوم" تصنیف کی۔ امام دربارہ درس و تدریس کی طرف راغب ہوئے۔ آخری عمر میں طویں میں گوشہ نشین ہو گئے۔ 1111ء میں تہران یعنی میں ان کا انتقال ہوا۔ ان کے بھائی احمد غزالی کے مطابق جو رکیج نند سے بیدار ہو کر وہ خویگیہ نماز ادا کی، پھر نافع ملکوایا۔ اسے عکھوں سے لگایا اور کہا کہ آقا حکم سر آنکھوں پر۔ یہ کہہ کر پاؤں پھیلائے اور خانہ حقیقی ہے جاتے۔ امام غزالی نے مختلف علوم و فنون پر بہت سی کتابیں لکھی ہیں۔ ان میں اصول فقہ، اصول فلسفہ، کلام مختلف اور اخلاق کے بارے میں ان کی تصنیف زیادہ اہم ہیں۔ ان کی تصنیف میں سے "احیا العلوم" کو بڑی اہمیت حاصل ہے اور ان کتب میں انہوں نے اعلیٰ پایہ کا فلسفہ اخلاق بھی بیان کیا ہے۔

امام صاحب نے فلسفہ اخلاق کے ابتدائی اصول حکمیت یوتان سے لیے ہیں، البتہ نظام اخلاق خود ان کا پیش کر دے ہے۔ ان کے مطابق جس طرح ایک شخص خالہ ری طور پر خوب صورت یا بد صورت ہوتا ہے اسی طرح روحانی طور پر بھی انسان خوش اخلاق یا بد اخلاق ہوتا ہے۔ اخلاق کی بہتری کے لیے امام تربیت کو لازمی قرار دیتے ہیں اور یہ تربیت بچپن سے دی جانی چاہیے۔ پچھے سب سے پہلے کھانے کی طرف متوجہ ہوتا ہے اس لیے تعلیم و تربیت بھی بچپن سے شروع کی جانی چاہیے۔ کھانے کے آداب سکھانے جائیں یا اخلاقی تربیت کا نقطہ آغاز ہے۔

بچے کی اخلاقی تربیت میں امام ایجھے کاموں کی تحسین اور گزروں پر چشم پوشی کو اہم سمجھتے ہیں۔ امام اخلاقی امراض کی نشان دہی کے علاوہ ان کا علاج بھی تجویز کرتے ہیں۔ امام صاحب نے اپنے انکار کو مثالوں سے واضح کیا ہے۔ مثال کے طور پر فیضت ایک اخلاقی بیماری ہے اور ہمارے معاشرے میں اس کی جلیں بہت گہری ہیں۔ امام صاحب فیضت کے اسہاب کا کھونج لگاتے ہیں کہ سبھی میں انسان بے قابو ہو کر فیضت کرتا ہے۔ محفل میں فیضت کا سلسلہ جاری ہوتا ہے بھی گرمی محبت میں شریک ہو جاتا ہے۔ کسی کے ہارے میں گمان کروہ میرے ہارے میں برے خیالات رکھتا ہے غلط اڑام، لفظ کالانا، حسد کرنا، مذاق اڑانا اور دل بھلانے کے لیے کسی کا تصریح اڑانا وغیرہ اس بیماری کے اسہاب ہیں۔ اس شخص کے بعد وہ علاج تجویز کرتے ہیں کہ اپنی ذات کا محاسنہ کیا جائے اور بزرگوں کی محبت سے استفادہ کیا جائے تو یہ اخلاقی برائیاں خود بخود ختم ہو جاتی ہیں۔ امام غزالی کی تحقیق اور کھونج کے علاوہ ان کا انداز بیان بھی دل میں اترنے والا ہے۔ ان کی تصنیف اور علی افکار و نظریات سے تمام انسان استفادہ کرتے ہیں۔ نیز ان کے علی جواہر پارے مشرق و مغرب میں یکساں مقبول ہیں۔

## مشق

(الف) متعلق جوابات لکھیں۔

1- امام غزالی نے تعلیم کیسے حاصل کی، تفصیل سے لکھیے۔

(ب) سوالات کے جھر جوابات لکھیں۔

1- امام غزالی کا خادم ان غزالی کیوں کہلاتا ہے؟

2- ڈاکوؤں نے امام غزالی سے کون سی تجھی مذاع بتوٹ لی؟

3- نظام الملک طوی کی وجہ شہرت کیا ہے؟

4- امام غزالی نے کن علوم پر کتابیں لکھی ہیں؟

5- پچھلی کی اخلاقی تربیت میں امام غزالی کا تھلہ نظر کیا ہے؟

(ج) درست جواب کی اشاعتی کیجیے۔

1- امام غزالی ..... میں پیدا ہوئے۔

(ا) طوی (ب) طاہران (ج) بغداد (د) چرچان  
امام غزالی کے دور میں اہم تعلیمی مرکز تھے۔

((ا) بغداد اور مشق (ب) نیشاپور اور چرچان (ج) طوی اور طاہران (د) بغداد اور نیشاپور  
خور و گھر سے اتنا کہ امام غزالی ..... میں صرف ہو گے۔

((ا) تضوف (ب) تدریس (ج) مراقب و مجاہدہ (د) عبادت  
امام غزالی نے ملک فلاحی کے اہم ترین اصول ..... سے لیے ہیں۔

((ا) علائے مشق (ب) علائے بغداد (ج) اہل بیت (د) نظام الملک طوی  
آخری عمر میں آپ ..... میں گوش نہیں ہو گئے۔

((ا) مشق (ب) کہ (ج) طوی (د) بغداد  
صحیح جملے کے سامنے اس اور فلکط کے سامنے ٹھیک ہیں۔

1- امام غزالی کے دادا کا نام محمد تھا۔

2- امام غزالی نے بغداد کے مدرسہ نظامی میں تعلیم پائی۔

3- امام غزالی 35 سال کی عمر میں مدرسہ کے مدرس بنے۔

4- مشہد کا پرانا نام طوی تھا۔

5- تعلیم و تربیت میں امام غزالی کھانے کے آداب سے اہم اضوری بھتے ہیں۔

(د) طلبہ کے لیے مرگ میان

1- طلبہ امام غزالی کے کارناموں اور اعزازات کا خاکر تیار کریں اور کمرہ جماعت میں نمایاں جگہ پر آوجاں کریں۔  
2- اپنے ٹچر سے پوچھ کر یا لاہری ری میں انسائیکلو پیڈ یا یاد گیر کسی حوالہ جاتی کتاب سے ان کی تصنیف کی فہرست تیار کر کے دوسروں کو دکھائیں۔

(ر) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- امام غزالی کی ناچر و زگار تحقیقت کے مختصر پہلوؤں پر حزیر و شنی ڈالیں۔  
2- لاہری ری سے ان کی چند تصنیف لے کر کمرہ جماعت میں طلبہ کو دکھائیں اور مختصر ان کتب کے موضوعات سے آگاہ کریں۔



## کانت



یمان ول کانت (E. Kant) (1724-1804ء) انمار جوں صدی کے ایک نامور فلسفی تھے۔ وہ طبعیات اور ریاضی کے استاد تھے، لیکن انہیں فلسفے سے گہرائیا تھا۔ انہوں نے فلسفہ اخلاق میں بڑا نام پیدا کیا۔ جیسوں صدی کے ایک بڑے فلسفی برٹرینڈ رسل نے بھی ان کی تعریف کی۔ اس میں کوئی غلط نہیں کہ وہ فلسفہ اخلاق کے حادی تھے۔ سبی وجہ سے کہ آج فلسفہ اخلاق کا ذکر آئے تو کانت کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔

کانت 122 اپریل 1724ء کو شرقی جرمنی میں پر شیا کے شہر کونگزبرگ (Konigsberg) میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد زین ساز تھے۔ اس کے آبا اور اجداد سکات لینڈ سے جرمنی آئے تھے اور پھر وہ یونیکن کے ہو رہے۔ کانت کے سکی والدین پائی ٹائش سے تعلق رکھتے تھے۔ اس فرنتے کے لوگ اخلاقی قوانین کی تجھی سے پابندی کرتے تھے۔ کانت کے سادہ لوح والدین نے کانت کی تربیت اسی اخلاقی ماحول میں کی۔ اس کا ایک تجھیہ یہ ہوا کہ کانت نے زندگی بھر کسی کی دل آزاری نہ کی۔

کانت نے کونگزبرگ میں تعلیم حاصل کی۔ والد کی وفات کے بعد ان کا سلسلہ تعلیم بھی منقطع ہو گیا اور انہیں اپنی ضروریات زندگی پوری کرنے کے لیے بچوں کو پڑھا کر گز ادا کرنا پڑا۔ 1755ء میں انہیں ایک دوست کی مدد میر آئی۔ انہوں نے لی اپنی کی ڈگری حاصل کر لی اور یونیورسٹی میں تعلیم و تدریس کا سلسلہ شروع کر دیا۔ یہاں انہوں نے 27 سال فلسفہ اور منطق کی تدریس کی۔ انہوں نے اس عرصے میں اپنے طلبہ کی کثیر تعداد کو متاثر کیا۔ یہاں تک کہ پر شیا کے باوشاہ نے انہیں مہا میں پڑھانے سے منع کر دیا۔ یہ پابندی اس باوشاہ کی وفات تک چاری رہی۔ کانت 12 فروری 1804ء میں فوت ہوئے۔

کانت کی زندگی کے کئی پہلوں پچھپ اور سبق آموز ہیں۔ وہ عمر بھر سفر سے گریز اس رہے اور شاید ان کی بھی کامی مسوبے سے باہر نکلے ہوں۔ اگرچہ انہیں زندگی میں شادی کرنے کے موقع ملے، لیکن انہوں نے اپنی ذاتی زندگی پر علی کا وہ ہوں کو ترجیح دی۔ ان کی زندگی میں جرمنی سات مرتبہ اخلاقیات سے گزار گر کانت برلنی پہاڑوں میں گھرے کونگزبرگ میں مقیم رہے۔ وہ ہر روز ایک مقررہ وقت پر سر کو نکلتے اور بارش آئے یا آئندگی ناگزیر کرتے۔ وہ وقت کے اس قدر پابند تھے کہ انہیں سر پر جاتے دیکھ کر لوگ اپنی گھریاں درست کرتے تھے۔ اس قدر مسلم زندگی گزارنے کا اثر ان کے فلسفے پر بھی روشن ہوا۔ بہت سے فلسفی اور عام لوگ انہیں ملے آتے۔ آخری عمر میں ان سے ملنے کے لیے آنے والوں کی تعداد میں اس قدر اضافہ ہو گیا کہ انہوں نے لوگوں سے گفتگو بند کر دی اور بہت کم وقت کے لیے وہ لوگوں سے ملتے تھے۔ وہ سفر نامے شوق سے پڑھا کرتے تھے۔ انہوں نے تمام شمسی کے ایک نئے سارے پور میں کے وجود کی چیزیں گوئی کی تھیں اور وہ ذرست ثابت ہوئی۔

کانت نے فلسفہ اخلاقی پر کئی کتب لکھیں ان میں "تحقیق عقل حسن" (Critique of Pure Reason) زیادہ اہم ہے جسے اس نے ہارہ سال میں سوچا اور اگلے چھٹے ماہ میں لکھ دیا۔ یہ کتاب 1781ء میں شائع ہوئی۔ اور "تحقیق عقل عملی" (1788ء میں) اور "مایہد الطیعت اخلاقیات" (1797ء میں) منتظر عام پر آئی۔ فلسفہ کے مطابق اخلاقیں ہزار فرنے سے بھی دلچسپی رہی۔ انہوں نے یہ مضمون پڑھایا بھی اور اس مضمون سے متعلق ان کی دو کتب بھی شائع ہوئیں۔

کانت کے فلسفہ اخلاقی کے مطابق اخلاق اس حسن عمل کا ہم ہے جس میں ارادے کا دل ہو۔ انسانی کردار اور انعام اس کے بغیر بے معنی ہیں۔ انسان ذہنی عقل ہے، جذبات رکھتا ہے اور اسے ہانے والے نے اچھائی یا رانی کا اختیار بھی دے رکھا ہے۔ کردار فلسفہ اور اخلاق کا اہم موضوع ہے، جس پر بے شمار تسلیفوں نے اپنے اپنے نظریے پیش کیے ہیں۔ کانت ان میں بندہ مر جو پر فائز ہیں۔ ان کے اخلاقی نظریات میں خیر و شر کے تصورات بہت اہمیت رکھتے ہیں۔

کانت کے مطابق یہ اور اچھا عمل وہی ہے جو فرش بکھر کر کیا جائے۔ انسان کی فطرت میں تکلی کا جو ہر سو جو ہے اور وہ فطر ناچیک واقع ہو اے۔ انسان کو عرقان فلسفہ حاصل نہ جائے تو وہ خود فخر کرنے سے تکلی اور بدی کی بیچوں کر سکتا ہے کانت کے نزدیک اخلاق کے قوانین کا سرچشمہ اس کی عملی زندگی ہے۔

کانت اخلاق کے لیے ہر دل میں ارادے کو اہمیت دیتا ہے۔ اچھائی صرف وہی ہے جو یہ ارادے سے سرانجام دی جائے۔ کانت کے اخلاقی نظام میں ارادہ اور نیت وہ بیان دیں ہیں جن پر اس کے نظام اخلاقی کی تمارت کھڑی ہے۔ کسی بھی عمل کو اخلاقی کے پیانے پر رکھنے کے لیے، عامل کا ارادہ دیکھا جائے گا اور اس کی نیت کا سرشار لگایا جائے گا۔ نیت سے پہلے اس کے فلسفہ میں متفاہ نظریات کی جگہ ہوئی ہے۔ اغراض، مقاصد اور احساس فرض میں تصادم ہوتا ہے اور اسی تصادم سے تکلی کا سرچشمہ پھونتا ہے۔ یہاں کانت ایک اور اہم بات کی طرف توجہ دلاتے ہیں، کہ دو کے اخلاقی کو اجتماعیت میں داخلنا چاہیے، کیونکہ اجتماعیت کی نکاح تھی اخلاق کا مطلوب ہے۔

ہم عام طور پر کہتے ہیں کہ یادگاری اچھی چیز ہے (Honesty is the best policy)۔ کانت کے نزدیک یہ معیار ذرست نہیں۔ وہ صرف افادی نظری (utilitarian view) کے قائل نہیں، بلکہ ان کا نظریہ ہے کہ یادگاری سے نفع ہو یا تصادم، یا یادگاری ہی اپنا ناچاہی ہے، لہجی تکلی کی عادت ہوتے کہ پالسی۔ خیر وہی ہے جو عالمی صداقت ہو اور دنیا اسے اختیار کر سکے۔

کانت کے فلسفہ اخلاقی میں ارادے کے ساتھ ساتھ اصول کو بھی اہمیت حاصل ہے۔ مگر مآپنے دوست یا عزیز کو مصیبت میں جلا پا کر ہم رحم کے جذبے سے سرشار اس کی مدد کرتے ہیں۔ کانت کا خیال ہے کہ اس دو کے جذبے کا حرک بھی درست ہو اگر ہم کسی بھی انسان کو مصیبت میں جلا دیکھ کر اسی چذبے سے مدد کرتے ہیں تو یہ اخلاق ہے۔ رفاقت اور اے بلا احتیاز و بھی انسانوں کی مدد کرتے ہیں یہ تکنی ہے۔

کانت نیک اعمال کو عادت ہالیں پر زور دیتے ہیں۔ اعمال میں اتار چڑھاوا اخلاق کے زمرے میں نہیں آتا۔ وہ صرف اصول اور قاعدے کے مطابق مطلق حکم کو درست تھوڑ کرتے ہیں۔ چنانچہ درست فلسفہ وہ ہے جو ایک شخص خود کے اور وہ چاہے کر دوسرے بھی ایسا کریں۔ کانت آزادی کے حق کے حاوی اور جبر کے خلاف ہیں۔ وہ عزم و ارادے کے مطابق سزا کے قائل ہیں۔ ان کا فقط نظر یہ ہے کہ سزا ارادی افعال پر دی جانی چاہیے نہ کافیں کا نیجہ دیکھ کر۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیے۔

1۔ کانت کے نظام اخلاق کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟

(ب) سوالات کے جھنگر جوابات لکھیں۔

1۔ کانت کی زندگی کے دلچسپ پہلو کون سے ہے؟

2۔ کانت فلسفے کے علاوہ کس مضمون سے دلچسپ رکھتے تھے؟

3۔ کانت اخلاق میں کس چیز کو زیادہ اہم سمجھتے تھے؟

4۔ کانت نیک اعمال کے بارے میں کس بات پر زور دیتے ہیں؟

5۔ کانت کا سزا کے بارے میں کیا فقط نظر ہے؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

1۔ عاقوبل کانت ..... کے اتار تھے۔

(ا) لطفی اور نفیسیات (ب) اخلاقیات اور نفیسیات (ج) طبعیات اور ریاضی (ر) کیمیا اور طبیعت

2۔ عاقوبل کانت کے والد ..... سے جوئی آئے تھے۔

(ا) بیاندہ (ب) الگینڈ (ج) سکاٹ لینڈ (ر) سوئزر لینڈ

3۔ کانت کے زندگی اخلاق ..... کا نام ہے۔

(ا) دیانداری (ب) ارادے (ج) سکی (ر) حسن عمل

4۔ کانت ..... پر سزا کے قائل ہیں۔

(ا) پریاگ (ب) ارادی افعال (ج) بے اصول (ر) ہر جم

(و) کالم (الف) کا رد کالم (ب) سے سمجھی اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔

| کالم (ج) | کالم (ب) | کالم (الف)            |
|----------|----------|-----------------------|
|          | 27 سال   | کائنات کا اخلاقی نظام |
|          | یورپیں   | فلسفہ اور منطق        |
|          | حسن عمل  | اخلاق                 |
|          | نیک عمال | پیش گوئی              |

(و) طلب کے لیے سرگرمیاں

-1 "ایک منزد فضیلت" کے عنوان سے کائنات کے بارے میں چند باتیں ایک سٹے پر لکھیں اور آپس میں تبادلہ خیال کریں۔

-2 طلب کائنات کے فلسفہ اخلاق کے اہم نکات خوش خط لکھ کر نیایاں جگہ پر آ ویزاں کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 عالمی کائنات کے ذور (الخوارزمی صدی) اور آج کے زمانے کی جمن ریاست کے فرق کے بارے میں طلب کرو آگاہ کریں۔

-2 کائنات کی کتب کی فہرست تیار کرائیں۔



## فلورنس نائیٹ انگلی - ایک نیک دل نر

مورتیں فطر نا نرم دل، ٹھان، محبت، ایثار اور قربانی کے جذبے سے سرشار ہوتی ہیں۔ اس لیے دل تعلیم (خصوصاً چھوٹے بچوں کے لیے) اور طب کے بیٹھوں کے لیے موزوں خیال کی جاتی ہیں۔ نہ صرف موزوں، بلکہ وہ مردوں کی تجسس ان بیٹھوں میں زیادہ کامیاب بھی رہتی ہیں۔ آج ہم ایک ایسی ہی خاتون کا ذکر کر رہے ہیں جس نے اپنے قلبی لگاؤ اور محنت سے طب کی دنیا میں انقلاب برپا کر دیا تھا۔



فلورنس نائٹ انگلی

زرنگ ایک مقدس پیشہ ہے۔ اگرچہ مرد بھی اس پیشے سے وابستہ ہوتے ہیں، لیکن زیادہ تو مورتیں یہ فریضہ داکرتی ہیں۔ آپ کسی بھی ہفتال میں جا کر ویکھیں، تو ڈاکٹر دل کے شاداں بیٹھانے نہیں، بھی مریضوں کی دلبوچی، مدد، علاج معا لجے اور دیکھ بھال میں مصروف عمل نظر آتی ہیں۔ اگرچہ زمانہ تدمیں میں خاتمن مریضوں اور رخیبوں کی دیکھ بھال اور مرہم پنی کرتی رہی ہیں، لیکن انہار ہوئی صدی کے وسط تک زرنگ ایک معمولی پیشہ سمجھا جاتا تھا اور اس میں چند غیر تربیت یافتہ افرادی حصہ لیا کرتے تھے۔ ایک عظیم خاتون فلورنس نائٹ انگلی (Florence Nightingale) نے خدمت کے بے لوث جذبے سے سرشار ہو کر اس پیشے کو ایک معزز اور باوقار پیشہ دیا۔ چنانچہ آج دنیا بھر میں لاکھوں خاتمن اس پیشے سے وابستہ ہیں۔

فلورنس نائٹ انگلی (1820ء-1910ء) میں ایسی کے شہر فلورنس میں ایک امیر گھرانے میں پیدا ہوئیں اور اس شہر کا نام بعد میں ان کے نام کا حصہ ہا۔ ان کا بچپن انگلستان میں گزرا۔ اگرچہ ان کی والدہ خاتون خاتون تھیں، لیکن نائٹ انگلی بچپن ہی سے میر، ہو سطے اور ایثار سے کام لیتی تھیں۔ گویا وہ زرنگ کا حزام لے کر پیدا ہوئی تھیں۔ انہوں نے گروالوں کی مخالفت کے باوجود زرنگ کا اپنی پوری توجہ سے سمجھا۔ اس پیشے سے ان کی وابستگی اس قدر ہوئی کہ انہوں نے اپنی ہر خواہش کو اس خدمت پر ترقی بان کر دیا۔ ایک بھی ثیہت زس خدمت کے دوران معاشرے کے عالی مرتبہ اشخاص کی جانب سے شادی کا پیغام دیا گیا، لیکن انہوں نے شادی کو زرنگ کی خدمت میں حاصل کیا کر کر دیا۔

فلورنس نائٹ انگلی کی زندگی خدمت غلق میں بسراہی تھی، کہ جگہ کریمیا میں ان کی شرکت انھیں زندگی کے ایسے موز پر لے آئی، کہ ان کی شہرت کو چارچاہنگہ کرے۔ دیگر 38 نرسوں کے ہمراہ انہیں اس جگہ میں رخیبوں کی دیکھ بھال کے لیے بھیجا گیا۔ اس گرد پر کی تربیت انہوں نے خود کی تھی۔ 1854ء میں جب وہ سکونتی ہنگامیں تو برتاؤی رکھی اور پیار سپاہیوں کی حالت

بذریحی۔ ایک بڑی تعداد موت کے من میں جاری تھی اور دیکھتے ان کی آنکھوں کے سامنے چار ہزار سپاہی تھے، اجل بن گئے۔ انھوں نے اپنی ساتھی زرسوں کی مدد سے بڑی جانشناپی سے مریضوں کی دیکھ بھال شروع کی اور جنہے ماہ کی تقریبی مدت میں حالات پر قابو پالیا۔ اب سپاہیوں کی شرح اموات 42 فیصد سے کم ہو کر صرف 2 فیصد رہ گئی۔

جب فلورنس نائٹ ایکلی جنگ کر رہیا سے واپس آئیں تو قوم نے ان کا خوش دلی سے استقبال کیا۔ 50 ہزار پونڈ فنڈ جمع کیا جا چکا تھا۔ فلورنس نے اس فنڈ سے لندن کے بیٹھت پال ہسپتال میں زرسوں کی تربیت گاہ قائم کی، جہاں سے زرسوں کا پہلا تربیت یافتہ گروپ 1865ء میں فارغ ہوا۔ اس ادارے کی کارکردگی کو دنیا بھر میں پذیرائی حاصل ہوئی اور بعد ازاں امریکہ اور دیگر ممالک میں اسی طرح کے نرنسگر سکولز بن گئے۔

فلورنس کو اپنے امیر باب کی طرف سے وراثت سے اتنا کچھ ملا کہ وہ گھر بیٹھے پر سکون زندگی بس کر سکتی تھیں، لیکن انھوں نے انسانیت کی خدمت کے لیے زندگی وقف کر دی تھی اور اس پیٹھے کو باوقار اور زیادہ منفید ہانے کے لیے ورن رات ایک کر دیا۔ انھوں نے تربیت کے ساتھ ساتھ نرنسگر کا انصاب بھی مرحبا کیا۔ اس سلطے میں ان کی دو کتب ہسپتال کے لیے یادداشتی (Notes on Hospital) اور نرنسگر کے لیے یادداشتی (Notes on Nursing) بنیادی اہمیت کی حامل ہیں۔ فلورنس نائٹ ایکلی کی خدمت کا اعتراف دنیا بھر میں کیا گیا۔ 1883ء میں ملکہ وکٹوریہ نے انھیں رائل رینریڈ کراس ایوارڈ دیا، اور 1886ء میں وہ آرڈر آف بیرٹ لینے والی پہلی خاتون بن گئیں۔ آخر کار وہ 1910ء میں 90 برس کی عمر میں اس دنیا سے رخصت ہوئیں۔

فلورنس نائٹ ایکلی تو زندگی گزار کر اس جہاں قابل سے رخصت ہوئیں، لیکن ان کی خدمات کی وجہ سے نرنسگر کو ایک مقدوس اور ممتاز پیٹھے کا درجہ حاصل ہوا۔ آج بھی ہزاروں خواتین اور مردوں اس پیٹھے سے وابستہ ہو کر انسانیت کی خدمت کرنا اپنے لیے قابل فرض تصور کرتے ہیں۔ جب بھی کوئی زرس کی مریض کی دیکھ بھال اور خدمت کرتی ہے، تو وہ فلورنس نائٹ ایکلی کو خراج عقیدت پیش کرتی ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیں۔

۱۔ نرنسگ کے شعبے میں فلورنس نائیٹ اکمل کی خدمات پر حمیر کریں۔

(ب) سوالات کے جھپٹر جوابات لکھیں۔

۱۔ فلورنس نائیٹ اکمل کہاں پیدا ہوئیں؟

۲۔ فلورنس نائیٹ اکمل اور اس کی ماں کے مزاج میں کیا فرق تھا؟

۳۔ کون ہی جگہ میں فلورنس نائیٹ اکمل کی صلاحیتیں سامانے آئیں۔

۴۔ فلورنس نائیٹ اکمل کی تصانیف کن مخصوصات پر ہیں؟

۵۔ ملکہ کنوری نے فلورنس نائیٹ اکمل کو کون سا ایوارڈ دیا؟

(ج) درست جواب کی تفاصیلی تکمیل کیجیے۔

۱۔ انعاموں میں کیسے وسط ایک نرنسگ

(ا) ایک بادوقار پیشہ بن چکا تھا (ب) ابتدائی مرحلہ میں تھا

(ج) اس سے صرف چھا فراہمیت تھے (د) سرے سے پیشہ ہی نہیں تھا

فلورنس نائیٹ اکمل کا بھیجنیں میں بس رہوا

(ن) اٹلی (ب) انگستان (ج) ترکی (د) فلورنس

نرنسگ سے ہنی والیں کا یہ تجھے لٹکا کر

(ا) نائیٹ اکمل نے تھیم ہرگز کر دی (ب) نرنسگ کی مزید تھیم کے لیے انگستان جل گئیں

(ج) شادی کرنے سے انکار کر دیا (د) اپنی بہرخواش کو نرنسگ پر قربان کر دیا

نائیٹ اکمل ساتھی زمیں کے ساتھ جگ کر بیانیں شریک ہوئیں۔

(ا) 18 (ب) 28 (ج) 38 (د) 48

نائیٹ اکمل کا ایک اہم کام یہ ہے کہ

(ا) انہوں نے نرنسگ کو بادوقار پیشہ بنا دیا (ب) خواتین کے لیے اسے پرکشش بنا دیا

(ج) نرنسگ کا نصاہب مرتب کر دیا (د) ساری زندگی نرنسگ کے لیے وقف کر دی

(و) سین کے متن کو پیش نظر کھتے ہوئے مناسب لفظ سے خالی جگہ پر کریں۔

1. فلورنس ہائٹ ایکل (1820، 1830، 1840ء) میں پیدا ہوئیں۔

2. فلورنس ہائٹ ایکل نے بھپن میں گزارا۔ (فلورنس، اٹلی، انگلستان)

3. فلورنس ہائٹ ایکل کی دیکھ بھال کے بعد شرح امورات رہ گئی۔ (2 فیصد، 10 فیصد، 20 فیصد)

4. قوم نے اسے پوٹھوئی خدمات کے لیے دیے۔ (20 ہزار، 50 ہزار، 75 ہزار)

5. فلورنس نے سال کی عمر میں وفات پائی۔ (80 سال، 90 سال، 100 سال)

(ہ) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

1. فلورنس ہائٹ ایکل کی تصویر گا کران کے سوانحی کو انکاف درج کر کے چارٹ بنا کیں۔ نیزان کی تصانیف کے نام بھی درج کریں۔

2. چند طلبہ کسی ہسپتال یا زریگ ہوم میں جا کر ایک نر کا انترویو کریں۔ اس کے فرائض اور مشکلات نوٹ کریں اور وہاں آ کر اپنے ساتھی طلبہ کو بتائیں۔

3. ایک نر کے فرائض کا چارٹ مرتب کر کے آ دینے اس کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1. اگر آپ کو آپ کے کسی رشتہ دار یا دوست کو ہسپتال میں رہنے کا تجربہ ہوا ہے تو وہاں ایک نر کے پیشے سے وابستگی کے بارے میں اپنے مشاہدات سے طلبہ کو آگاہ کریں۔



## سری اربندو گھوش

سری اربندو گھوش (Aurbindu Ghosh) (1872-1950) گوہاگوں خوبیں اور صلاحیتوں کے اکٹھے، ایک محرک سیاہ رہنماء مصلحت رہنما عقلمنی، جوئی اور روحانیت کے ماہر تھے اسی خوبیاں آم کم لوگوں میں ہوتی ہیں۔ وہ کتنی کتابوں کے مصنف تھے۔ ان کے خطوط کے مجھے بھی شائق ہو چکے ہیں۔



سری اربندو گھوش

سری اربندو 15 اگست 1872ء کو کلکتہ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والدہ اکٹھو گھوش ترقی پرندہ خیالات کے حامل تھے۔ انھوں نے طلب کی تعلیم بھٹانیہ میں پائی تھی۔ ان کی شدید خواہش تھی کہ ان کے بچے مظفری تہذیب کے رنگ میں رنگ جائیں اور مشرقی تہذیب کے اثرات ان پر نہ پڑیں، ملکہ ہندی کی تہذیب کا سایہ بھی ان پر نہ پڑنے پائے۔ انھوں نے اپنے بچوں کو دارچنگ کے کانوٹ سکول میں داخل کرایا اور تھوڑے ہی عرصے بعد وہ اربندو اور ان کے دو بھائیوں کو ماڈسٹر لے گئے۔ اس وقت اربندو کی عمر صرف سات سال تھی۔ ان بچوں کو ایک پادری فریوٹ کی گھرانی میں دے دیا گیا۔

جاتب مسٹر فریوٹ نے اربندو کو لاٹھی زبان ایجمنی طرح سے سکھا رہی، اور وہ اس لائق ہو گئے کہ سیٹ پال سکول میں داخل حاصل کر سکیں۔ ان اولادے میں انھوں نے یونانی زبان میں بھی بھارت حاصل کی۔ تھیم مل ہونے پر اربندو وہن لوٹ آئے۔ 1893ء میں جب وہ بندوستان لوٹے تو وہ بڑو دے کالج میں استاد مقرر ہوئے۔ بعد ازاں وہ اسی کالج کے پرنسپل بھی رہے۔ ان دونوں آزادی کی تحریک زوری پر چلی۔ انھوں نے سیاست میں حصہ لینا شروع کیا۔ وہ جنگ انقلابی کے بانیوں میں شمار ہوتے ہیں۔ یہ ایک انقلابی پارٹی تھی جو نور زمین کو انقلاب برپا کرنے کے لیے کوش کر رہی تھی۔ اربندو بھال کے ایک قوم پرست اخبار "بندے ماتزم" کے ایڈیٹر بھی رہے۔ بھال کی تحریک میں وہ اہم رہنماء کے طور پر شریک رہے۔

ایک مقدمے کے نتیجے میں وہ کالکو تیل میں قید کیے گئے تھے۔ اس جیل میں ان پر علی پور سازش اور بغاوت کا مشہور مقدمہ چلا۔ تین انھیں گیتا کے مطابعے کا موقع بھی ملا۔ انھیں پکھر رہنائی تحریکات بھی حاصل ہوئے۔ ایک بندو ٹلفی نے یوگا کی میتوں میں ان کی رہنمائی کی۔ اب ان کا ذہن بدلنے لگا۔ وہ سیاست سے روحانیت کی طرف مائل ہوئے۔ اس دوران 1910ء میں وہ علی پور سازش کیس سے باعزت بری ہوئے اور کولکاتہ کوہیش بیویٹ کے لیے خدا حافظ کہہ کر وہ پانڈی چری میں جا بے۔ 1914ء میں انھوں نے پانڈی چری سے 64 صفحات پر مشتمل ایک رسالہ جاری کیا جو ہمچھے سال سے زیادہ عرصے تک ان

کے نظریات کا ترجمان رہا۔ اس میں ان کے طویل مطابیں قسط وار بھی شائع ہوئے اور ان کے مختصر مطابیں بھی اس رسالے کی زینت ہے۔

1928ء میں انھوں نے "ملکوتی ماں" کا تصور پیش کیا۔ یہ مافق الفطرت ایک آسمانی ملکوتی ہستی کا تصور تھا جو شعور اور قوت کا مرکز تھی اور ان کے بقول یہ ہستی اپنی چار قوتوں سے کائنات کی رہنمائی کرتی ہے۔ انھوں نے اس ہستی کی توجہ حاصل کرنے کی شرائط بھی بیان کیں، انھوں نے بالائی شعور کا فلسفہ بھی پیش کیا۔

سری ار بندو دوست کو ایک اہم قوت تصور کرتے ہیں، بلکہ وہ مال دوز کو ایک خدائی قوت قرار دیتے ہیں جو خدا ہی بندوں کو دینا ہے جبکہ دوست روئے زمین پر یہ اہم کام سرانجام دیتا ہے۔

سری ار بندو کی زیادہ تر تحریریں اگر بیزی میں ہیں لیکن ان کے تراجم بھگال، بھرائی، سکرٹ، فرانسیسی، دیج، ہسپانوی اور فارسی کے علاوہ دیگر زبانوں میں بھی کیے گئے ہیں وہ شاعر بھی تھے۔ را بندنا جو یونگو نے ان کی تعریف میں اشعار بھی کہے ہیں۔ ان کی ایک روحانی آزادی کمپ چیزیں ہزار مصروعوں پر مشتمل ہے۔ سری ار بندو 1950ء میں فوت ہو گئے، مگر اپنے ٹلر فون کی وجہ سے وہ آج بھی زندہ ہیں اور بھگال کے مٹوڑ رہنماؤں میں شمار کیے جاتے ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیے۔

- 1 سری ار بندو کی شخصیت اور ملکے کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟
- 2 سری ار بندو نے تریانوں کی تعلیم کہاں اور کب حاصل کی؟

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 سری ار بندو گھوش کی صلاحیتوں کے مالک تھے؟
- 2 سری ار بندو گھوش نے ابتدائی تعلیم کہاں پائی؟
- 3 انھوں نے گینتا کا مطالعہ کہاں کیا تھا؟
- 4 ان کا جاری کردہ رسالہ تکنے سال جاری رہا؟
- 5 سری ار بندو کس چیز کو بڑی قوت سمجھتے تھے؟

(ج) درست جواب کی شناختی کریں۔

- 1 سری ار بندو کے والد کی خواہش تھی کہ ان کے پیچے

(ب) اعلیٰ تعلیم حاصل کریں

(ر) ا، ب، ج

سری ار بندو نے بیٹھ پال سکول سے زبان سمجھی۔ -2

(ا) لاطینی (ب) یونانی (ج) ہندی (د) اگریزی

پارٹی کے بانیوں میں سے تھے۔ -3

(ا) کانگریس (ب) جگہ تر (ج) بھکر پارٹی (د) یورپی لیگ

سری ار بندو نے رسالہ سے جاری کیا۔ -4

(ا) کولکاتہ (ب) دہلی (ج) پانڈیچری (د) ڈھاکہ

سری ار بندو کی تصنیف زبان میں ہیں۔ -5

(ا) اگریزی (ب) سکرٹ (ج) بھالی (د) ہپاٹوی

کالم (الف) کار بھا کالم (ب) سے کریں اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔ (و)

| کالم (ج)   | کالم (ب) | کالم (الف) |
|------------|----------|------------|
| پیدائش     | 1928ء    |            |
| لاطینی     | آزاد فلم |            |
| ملکوئی ماں | گلگت     |            |
| وقات       | ذریعہ    |            |
| 24000      | 1950ء    |            |

(و) طلبہ کے لیے مرگرہاں

سری ار بندو کی سوائی تھاں کل کا ایک چارٹ ہائی اور اسے کرہ جماعت میں چھوٹا ہے آور ان رکھیں۔ -1

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

طلبہ پر واضح کریں کہ جڑی شخصیات میں بہت زیادہ ملا جیتیں ہوتی ہیں وہ ان ملا جیتوں اور محنت کے زور پر جڑے ہے کام ہر انجام دیتے ہیں۔ اسارچے حادہ بھی انسانی زندگی کا حصہ ہے۔ -1

حرید مطالعہ کر کے طلبہ پر ”ملکوئی ماں“ کا تصور واضح کیا جائے۔ -2

\*\*\*

## فرہنگ

### مذہب کی ذاتی اور تھیاتی اہمیت

| معنی                  | الغاظ       | معنی                                          | الغاظ    |
|-----------------------|-------------|-----------------------------------------------|----------|
| کثرت سے               | وافر        | دور کی بائیں زمانے                            | اودار    |
| پہنچا                 | انقلاب کرنا | چھوٹی کلائیں جو بعض ہنریوں پر<br>ہاصل ہوئیں   | مجھے     |
| بجھ، تھیش کرنا        | مباحث       | نمایاں، مصیتیں                                | آفات     |
| اکثر بالکل اپر نیکیات | سکنڈ فرائیڈ | ایک چھوٹا سا پرندہ                            | پا       |
| ایک ہم نیکیات         | ایڈر        | ایک ہم نیکیات جو فرائید کا<br>شارکر و بھی تھا | ڈوگ      |
| رہنمائیات             | میلانات     | شمور اور لشمور کا دریائی پرده                 | خت اشمور |
| بدکلائی               | بدگوئی      | بگروسا                                        | ڈوگل     |
| کھلکھل، بھمن          | ٹیش         | فطری ہادوت                                    | جلجھ     |
| دکھ، دہال، جنجال      | روگ         | طااقت در                                      | قرانا    |

### مذہب، سماج اور اخلاق

| استوار کرنا | مضبوط بھانا               | غمزیات   | انسان کے رہن کرن اور معاشرت کا<br>علم (Sociology) |
|-------------|---------------------------|----------|---------------------------------------------------|
| اجھام       | مضبوطی                    | کان درنا | تجددنا                                            |
| علم بردار   | جھنڈا ٹھانے والا، پیش پیش | ماقہ     | ٹھی، پرچش                                         |
| خاص         | خاصیت، خاص بات            | پریائی   | مختوری                                            |
| دستور اصل   | طور طریقہ کام کا طریقہ    |          |                                                   |

### مشکلات کے حل میں مذہب کی رہنمائی

| صحاب | مصیتیں | بگران | نازک حالات، طبیعت اور مرض کے<br>مقابله کا ون |
|------|--------|-------|----------------------------------------------|
|      |        |       |                                              |

|                          |       |           |        |
|--------------------------|-------|-----------|--------|
| اعزیزی کی جمع، درستہ دار | لہوڑا | اکیلی تہا | انکوئی |
|                          |       | ذالن      | خنی    |

### گناہ اور جرم کا تصور

|              |       |                                              |       |
|--------------|-------|----------------------------------------------|-------|
| ظرف          | سرشہ  | وہ زمانہ جس کی کوئی ابتداء نہ ہو، آغازِ خلقت | اول   |
| درستی، اصلاح | تمارک | تعریف، مرحا                                  | تحسین |
|              |       | ازالہ                                        | خلانی |

### جیمن مت - تعارف اور ارتقا

|                               |           |                                                    |         |
|-------------------------------|-----------|----------------------------------------------------|---------|
| غیر قانی، جس کی کوئی حد نہ ہو | ابدی      | فائح                                               | جیمن    |
| خواہشات کو گھل دینا           | نفسِ گھشی | جیمن مت کا بیزار ہمہا (گھل پوٹھیں)                 | تیرچھکر |
| پرچار کرنے والا، مُلْعَن      | پرچارک    | یہ عقیدہ کہ روحِ موت کے بعد دوسرے جسم میں آجائی ہے | اواگون  |
|                               |           | ترقی، پڑھاؤا                                       | ارتقا   |

### مہاوری - تعارف اور تہیادی تعلیمات

|                                              |              |                           |           |
|----------------------------------------------|--------------|---------------------------|-----------|
| گنجوٹی مذہب کے بانی                          | کنیوی شخص    | عقلیم ہجڑہ                | مہاوری    |
| کیڑے کوڑے                                    | حشراتِ الارض | مشقت، نفسِ گھشی           | ریاضت     |
| مشخص، اضافی، احتکانی                         | فروعی        | اصلاح کرنے والا           | صلح       |
| ذات پات کی قسم میں ایک طبقہ جو وقایع کرتا ہے | کھشری        | اپنی خواہشات پر قابو پانہ | خودِ ضبطی |
|                                              |              | بھیک مانگنے کا پیالہ      | کھکھول    |

### خدا کی عظمت

|            |         |                          |                 |
|------------|---------|--------------------------|-----------------|
| پالنے والا | پاں ہار | تکپٹ ہونا، اور پیچے ہونا | درہم برمہم ہونا |
|------------|---------|--------------------------|-----------------|

|                   |            |                                                                             |       |
|-------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| زیارہ روپ میں آنا | کثرت نمائی | ہندو عقیدے کے مطابق خدا یا دیوتا کا انسانی جعل میں آ کر لوگوں کی اصلاح کرنا | اویار |
|-------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------|

### عبادت گاہیں اور نظام ہائے عبادت کے انسانی رویوں پر اثرات

|                                                  |                                   |                          |         |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------|---------|
| نہانہ                                            | اشنان کرنا                        | خدمت                     | سیوا    |
| خاندانی برسن جو سوت اور بیاہ کی رسوم ادا کرتا ہے | پرورہت                            | دریائے گنگا کا پانی      | گنگا جل |
| پاک                                              | پر                                | ہندی سال کا ساتواں مہینا | کانک    |
| بدھ مت کا فہمی رہنا                              | لامس                              | نجات                     | نیواں   |
| تارک الدنیا بدھ                                  | بھجو                              | گندہ، پاک، بدھن          | خوبیت   |
| ذکر الہی                                         | سرن                               | طاقت، حیثیت              | استطاعت |
|                                                  | ہم وزن آئے، شیخے اور گھنی کا حلوا | پر شاد                   |         |

### عبادت کے انسانی زندگی پر اثرات - مذاہب عالم کی روشنی میں

|                                            |         |                              |             |
|--------------------------------------------|---------|------------------------------|-------------|
| عذاؤت، کینے                                | بغض     | ناجائز قدر کر لینا           | غصب کر لینا |
| چالیس روز تک گوش میں بینہ کر کوئی عمل کرنا | چلہ کشی | سب چیزیں چھوڑ، گردن جو کہ کر | مراقبہ      |

### علمی مذاہب میں اخلاقی اقدار

|                             |             |                             |          |
|-----------------------------|-------------|-----------------------------|----------|
| روحکا                       | قریب        | رحم آنا                     | دل بیچنا |
| حقوق کے حقوق، بندوں کے حقوق | حقوق العباد | جال، دام، رسی یا تارکا حلقہ | پہنچے    |
| بخشش                        | ورگندر      | معانی                       | غزو      |
| ایمان دار، دیانت دار        | راست باز    | سیدھا جلنے والا             | راست رو  |
|                             |             | چکل                         | شہر      |

### انسانی کردار سازی پر احتساب کے اثرات

|        |       |               |           |               |
|--------|-------|---------------|-----------|---------------|
| چیزیں  | تجربہ | توڑ پھوڑ      | محابر     | پڑتاں یا حساب |
| موافقہ | مودود | گرفتہ باز پرس | غیر       | اونٹ          |
| مہار   | نگیل  | محب           | لینے والا | حساب          |

### مذہبی تعلیمات میں پابندی وقت

|              |         |       |              |
|--------------|---------|-------|--------------|
| نظام الاوقات | ہم نجیل | فضیلت | بدائی، برتری |
|--------------|---------|-------|--------------|

### عبادات گاہوں کے آداب

|       |        |               |                          |
|-------|--------|---------------|--------------------------|
| بادوب | با ادب | قبلہ زدہ ہونا | خانہ کعبہ کی طرف من کرنا |
|-------|--------|---------------|--------------------------|

### عوامی مقامات کے آداب

|          |                |             |                                       |
|----------|----------------|-------------|---------------------------------------|
| دستاویزی | تجربی ٹھکل میں | روایات      | سیندھ پسند بات آگے بڑھنا              |
| اتھقان   | حق             | مریوط پرواز | ایک پرواز سے اتر کر دوسری پرواز پکڑنا |

### ارسطو

|       |              |      |      |
|-------|--------------|------|------|
| دانش  | عقل          | نکیر | مثال |
| فلسفہ | فلسفی کی جمع |      |      |

### کانت

|        |                            |     |                                   |
|--------|----------------------------|-----|-----------------------------------|
| خود پر | اچھائی برائی               | محک | تجربیک دینے والا، آمادہ کرنے والا |
| فہم می | سونج کے گرد سیاروں کی گردش |     |                                   |

### امام غزالی

|              |              |           |            |
|--------------|--------------|-----------|------------|
| کسب فیض کرنا | فائدہ اٹھانا | یادداشتیں | نوش تجربیں |
|--------------|--------------|-----------|------------|

## فلورنس نائٹ انگلی

| امہار      | قرہانی                                                         | شانہ بیان | ساتھ ساتھ |
|------------|----------------------------------------------------------------|-----------|-----------|
| بچک کر دیا | روک اور فرانس (اور اس کے اتحادیوں) کے درمیان لڑی جانے والی بچک |           |           |

## سری ارپندو گھوش

| گیتا              | ہندوؤں کی مقدس کتاب | ہانوئی اقتدرت | فطرت سے بہت کر           |
|-------------------|---------------------|---------------|--------------------------|
| راہندر ناتھ نیکور | بیگال کا معروف شاعر | بیوگی         | سادھو، جوگ لینے والا شخص |
| ملکوتی            | فرشتوں جیسا         |               |                          |

## مصنفین کا تعارف

### ڈاکٹر محمد شفیع مرزا

پروفیسر ڈاکٹر محمد شفیع مرزا نے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق جامعہ ہنگاب، لاہور میں 30 سال تک تدریسی خدمات سر انجام دیں۔ وہ دس سال تک صدر شعبہ بھی رہے۔ انہوں نے دورانی ملازمت اٹلیاں یونیورسٹی (امریکہ) سے تدریسی تربیت بھی حاصل کی اور ملازمت سے فراغت کے بعد عالی بیک کے تعاون سے چلنے والے آزاد کشمیر کے ایک منسوبے میں بطور مشیر بھی کام کرتے رہے۔ ان کے زیر گردانی میں کئی طلبہ پی ایچ ڈی اور ایم فل کے مقالات تکمیل کرچکے ہیں۔ وہ قومی انصاب سازی کی کمیٹی برائے فنی و سرگی مظاہرین، حکومت پاکستان، اسلام آباد کے 1984ء سے رکن ہیں۔ ان کے بہت سے تحقیقی مقالات شائع ہوچکے ہیں اور دیگر کئی اشاعتی اداروں نے ان کی ایک درجن سے زائد کتب بھی شائع کی ہیں۔ وہ آج کل تخلیقی جامعہ (ورچوں یونیورسٹی) سے وابستہ ہیں۔

### ڈاکٹر عبداللہ شاہ ہاشمی

ڈاکٹر عبداللہ شاہ ہاشمی نے جامعہ ہنگاب کے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق سے تعلیم میں ماضی کی سند اول بدرجہ اول حاصل کی۔ اس کے بعد ایم فل اور پی ایچ ڈی کی اساتذہ حاصل کیں۔ بھر تعلیم حکومت ہنگاب میں طویل وقت تک تدریسی اور انتظامی امور سر انجام دینے کے بعد آج کل جامعہ ہنگاب کے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق اور ہنگاب سائنس کالج لاہور میں تدریسی فرائض سر انجام دے رہے ہیں۔ اقبال اکادمی پاکستان کے دلگھ رکن ہیں۔ اکادمی نے ان کی دو کتابیں شائع کی ہیں۔ تحقیق اور انصابیات ان کے خاص میدان ہیں۔ ان کے بہت سے مقالات و مظاہر ملکی و غیر ملکی جرائد میں شائع ہوچکے ہیں۔ ہنگاب کریکولم اینڈ ٹکٹ بک بورڈ، علامہ اقبال اور پنی یونیورسٹی، آفاق اور دیگر کئی اداروں نے فاضل مصنف کی ایک درجن سے زائد کتابیں شائع کی ہیں۔